
Aprendizaje 
cultural a través 
de los objetos
Una maleta didáctica para 
visibilizar el mundo 
prehispánico y virreinal

Guadalupe Romero-Sánchez
Gemma Muñoz García 
Gloria Espinosa Spínola
(Dirección científica)

Esther Jiménez Pablo
Ewa Kubiak 
Irene Ortiz Nieto-Márquez
(Coordinadoras)

Horizontes Universidad Horizontes Universidad

Aprendizaje cultural a 
través de los objetos
Una maleta didáctica para visibilizar el 
mundo prehispánico y virreinal
Esta publicación reúne un conjunto de capítulos que describen, 
contextualizan y ofrecen, cada uno de ellos, una propuesta edu-
cativa vinculada a un objeto cultural, artístico, etnográfico o 
arqueológico. La unión de todos estos objetos, presentes en las 
siguientes páginas, constituye una maleta didáctica. Esta está 
formada por una colección de réplicas y reproducciones de ob-
jetos culturales americanos que permiten acercarse a la historia 
del continente y en particular a sus sociedades prehispánicas y 
virreinales, así como a distintos elementos que protagonizaron 
los procesos de constitución de los virreinatos. La reunión de 
todos estos objetos se genera sobre la base de unos contenidos 
que, como vemos, acompañados de propuestas didácticas, posi-
bilitan la transferencia de conocimiento en contextos educativos 
formales desde un punto de vista constructivista empleando me-
todologías activas adecuadas para cada etapa educativa. Su uso 
convierte la maleta didáctica en un recurso óptimo para emplear 
en el aula, ya que fomenta el trabajo cooperativo y el pensamien-
to analógico, reflexivo, analítico y crítico, e incorpora nuevos 
discursos al aprendizaje de la historia, mucho más acordes con 
ámbitos de estudio emergentes como el desarrollo sostenible, los 
estudios de género, la vida cotidiana, el estudio de categorías so-
ciales invisibilizadas o la problematización de contenidos sociales 
actuales que ahonda en su raíz con el objetivo de dar explica-
ción a acontecimientos del presente. De esta forma, el proceso de 
enseñanza-aprendizaje permite trascender objetivos curriculares 
y aproximarse al cumplimiento de los objetivos de desarrollo sos-
tenible. 

En definitiva, en este libro se ofrecen numerosos recursos, es-
trategias y métodos que pueden llevarse directamente al aula o 
transformarse en función de las necesidades de cada docente y 
que, pensamos, son útiles para abordar un conocimiento holísti-
co sobre América.

AP
RE

ND
IZ

AJ
E 

CU
LT

UR
AL

 A
 T

RA
VÉ

S 
DE

 L
OS

 O
BJ

ET
OS

G
ua

da
lu

pe
 R

om
er

o,
 G

em
m

a 
M

uñ
oz

, G
lo

ri
a 

E
sp

in
os

a(
D

ir
ec

ci
ón

 c
ie

nt
ífi

ca
)

E
st

he
r 

Ji
m

én
ez

, E
w

a 
K

ub
ia

k,
 I

re
ne

 O
rt

iz
 (C

oo
rd

in
ad

or
as

)

H
U





Aprendizaje cultural  
a través de los objetos

Una maleta didáctica para visibilizar el mundo 
prehispánico y virreinal



Esta publicación es parte de los siguientes proyectos:

	- Proyecto I+D+i «Vida cotidiana, sacralidad y arte en los pueblos de indios 
de la monarquía hispana (Altépetl)». Referencia: PID2020-118314GB-I00. 
Financiado por MCIN/AEI/10.13039/501100011033/Programas Estatales 
de Generación de Conocimiento y Fortalecimiento Científico y Tecnoló-
gico del Sistema de I+D+i Orientada a los Retos de la Sociedad.

	- Proyecto de innovación docente «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio 
iberoamericano. Metodologías activas para prevenir dificultades de apren-
dizaje». N.º de referencia: tipo B. Código: 24-77. Entidad financiadora: 
Universidad de Granada.

	- Proyecto de innovación docente «Educación patrimonial desde el Mu-
seo de América: visibilizar las culturas indígenas en el contexto de forma-
ción del profesorado». N.º de referencia: 102. Universidad Complutense 
de Madrid.



Dirección científica

Guadalupe Romero-Sánchez 
Gemma Muñoz García 
Gloria Espinosa Spínola

Coordinadoras

Esther Jiménez Pablo 
Ewa Kubiak 

Irene Ortiz Nieto-Márquez

Aprendizaje cultural  
a través de los objetos

Una maleta didáctica para visibilizar el 
mundo prehispánico y virreinal 



Colección Horizontes Universidad

Título: Aprendizaje cultural a través de los objetos. Una maleta didáctica para 
visibilizar el mundo prehispánico y virreinal

Dirección científica: Guadalupe Romero-Sánchez, Gemma Muñoz 
García y Gloria Espinosa Spínola

Coordinación: Esther Jiménez Pablo, Ewa Kubiak e Irene Ortiz Nieto-
Márquez

Primera edición: enero de 2026

© Del texto, sus autores, 2025
© De las imágenes, sus autores, 2025

© De esta edición:
Ediciones OCTAEDRO, S.L.
C/ Bailén, 5, 08010 Barcelona
Tel.: 932464002	
www.octaedro.com
octaedro@octaedro.com

Esta publicación está sujeta a la Licencia Internacional Pública de Atribución/
Reconocimiento-NoComercial 4.0 de Creative Commons. Puede consultar las 
condiciones de esta licencia si accede a: https://creativecommons.org/licenses/
by-nc/4.0/

ISBN: 978-84-1079-255-5

Diseño y producción: Octaedro Editorial

Publicación en acceso abierto - Open access

http://www.octaedro.com
mailto:octaedro%40octaedro.com?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


DIRECCIÓN CIENTÍFICA:
Guadalupe Romero-Sánchez (Universidad de Granada)
Gemma Muñoz García (Universidad Complutense de Madrid)
Gloria Espinosa Spínola (Universidad de Almería)

COORDINACIÓN CIENTÍFICA: 
Esther Jiménez Pablo (Universidad Complutense de Madrid)
Ewa Kubiak (Universidad de Lodz, Polonia)
Irene Ortiz Nieto-Márquez  (Universidad Complutense de Madrid)

AUTORES: 
M.a Encarnación Cambil Hernández (Universidad de Granada)
María José Ortega Chinchilla (Universidad de Granada)
Adrián Contreras Guerrero (Universidad de Granada)
Gloria Espinosa Spínola (Universidad de Almería)
Antonio Rafael Fernández Paradas (Universidad de Granada)
Julio Antonio García Ruda (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Tamara Gavira Román (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Esther Jiménez Pablo (Universidad Complutense de Madrid)
Francisco José Jurado Pérez (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Ewa Kubiak (Universidad de Lodz, Polonia)
Rafael López Guzmán (Universidad de Granada) 
Daniel Macías Fernández (Universidad de Cantabria)
Gemma Muñoz García (Universidad Complutense de Madrid)
Irene Ortiz Nieto-Márquez (Universidad Complutense de Madrid)
Iván Panduro Sáez (Universidad de Córdoba)
Violeta Pina Paredes (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Elsa Pinto Prieto (Universidad de Granada)
Ana Ruiz Gutiérrez (Universidad de Granada)
Guadalupe Romero-Sánchez (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Begoña Serrano Arnáez (Universidad de Granada)
Miguel Ángel Sorroche Cuerva (Universidad de Granada)





Sumario

0. La maleta didáctica y los objetos culturales. Una estrategia 
educativa para conocer el arte prehispánico y virreinal.  .  .  .  .  .  .  .       	 13

Guadalupe Romero-Sánchez, Gemma Muñoz García  

y Gloria Espinosa Spínola 

1. Cuando el mundo se hacía con las manos.
Aprovechamiento de los recursos naturales.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 21

Irene Ortiz Nieto-Márquez

2. Nariguera prehispánica. Objeto de metal precioso que 
dota de prestigio y poder a la élite .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	 27

Esther Jiménez Pablo

3. Boleadoras. Técnica de caza prehispánica .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 35

Miguel Ángel Sorroche Cuerva

4. Sistema de comunicación y registro inca. Los quipus .  .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 41

Irene Ortiz Nieto-Márquez

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo. Lo que 
América ha aportado a nuestra vida cotidiana.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 49

María José Ortega Chinchilla

6. Elevándose a las alturas. La plumaria en América.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            	 63

Gemma Muñoz García

7. Instrumentos musicales prehispánicos. Caracola marina, 
ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitación, 
silbato zoomorfo (ave), flauta de caña maya.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	 71

Julio Antonio García Ruda

8. La balsa de oro muisca, paradigma del arte prehispánico 
en Colombia.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                        	 79

Adrián Contreras-Guerrero



9. El Códice Tudela del Museo de América desde la  
historia del arte.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                      	 85

Miguel Ángel Sorroche Cuerva

10. La vieja hechicera. Técnica de adivinación mexica en el 
Códice Tudela .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                        	 93

Esther Jiménez Pablo

11. Los keros, objetos característicos del mestizaje  
cultural andino.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                      	101

Ewa Kubiak

12. De diferentes géneros y suertes: seda asiática en la Nao de 
China (1565-1815).  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	109

Ana Ruiz Gutiérrez

13. Reflejos de nácar: impronta japonesa en los enconchados 
novohispanos .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                       	115

Ana Ruiz Gutiérrez

14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	121

Antonio Rafael Fernández Paradas

15. El catecismo de fray Pedro de Gante. Evangelizar y educar 
en la fe cristiana .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	129

Gloria Espinosa Spínola

16. La labor de los franciscanos en México. El atrio 
conventual como espacio cristiano indígena.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	135

Gloria Espinosa Spínola

17. La cruz, símbolo fundamental del cristianismo. 
Iconografía, simbología y didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      	143

Guadalupe Romero-Sánchez, Violeta Pina Paredes  

y Francisco José Jurado Pérez

18. El paisaje sonoro de la comunidad. Campanas y 
campanillas en la vida social y litúrgica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   	151

Guadalupe Romero-Sánchez, Ewa Kubiak y Tamara Gavira Román



19. El arcabuz. El arma de Belcebú.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          	159

Daniel Macías Fernández

20. El mosquete. De la conquista a la revolución.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	167

Daniel Macías Fernández

21. Ceitil rumbo a América. Objetos que ejemplifican un 
cambio de época.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	175

Guadalupe Romero-Sánchez

22. El real de a ocho. La plata que hizo historia de Occidente 
a Oriente.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	181

Begoña Serrano Arnáez y M.ª Encarnación Cambil Hernández

23. Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de 
Indias por el almirante inglés Edward Vernon.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	187

Rafael López Guzmán

24. El Taytacha de los Temblores (Señor de los Temblores del 
Cuzco).  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                             	197

Iván Panduro Sáez

25. El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin. 
Símbolos de fe y mestizaje cultural.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	203

Elsa Pinto Prieto

26. Pintura de castas: un sistema visual de clasificación social.  .  .  .  .    	211

Elsa Pinto Prieto

27. Niño Manuelito.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                      	219

Iván Panduro Sáez

28. Sextante. El camino de vuelta a casa para los navegantes 
españoles.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	223

Antonio Rafael Fernández Paradas

29. Láminas botánicas y herbarios: la flora del nuevo 
continente llega a España.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              	229

María José Ortega Chinchilla



30. La pipa sagrada .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                      	237

Gemma Muñoz García

Índice	 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                                	247



13

0. La maleta didáctica y los 
objetos culturales.  
Una estrategia educativa 
para conocer el arte 
prehispánico y virreinal

Guadalupe Romero-Sánchez,  
Gemma Muñoz García y Gloria Espinosa Spínola 

Universidad de Granada,  
Universidad Complutense de Madrid y Universidad de Almería



14

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Esta publicación reúne un conjunto de capítulos que describen, 
contextualizan y ofrecen, cada uno de ellos, una propuesta educa-
tiva vinculada a un objeto cultural, artístico, etnográfico o arqueo-
lógico. La unión de todos estos objetos, presentes en las siguientes 
páginas, constituye una maleta didáctica. Esta está formada por 
una colección de réplicas y reproducciones de objetos culturales 
americanos que permiten acercarse a la historia del continente 
y en particular a sus sociedades prehispánicas y virreinales, así 
como a distintos elementos que protagonizaron los procesos de 
constitución de los virreinatos. La reunión de todos estos obje-
tos se genera sobre la base de unos contenidos que, como vemos, 
acompañados de propuestas didácticas, posibilitan la transferen-
cia de conocimiento en contextos educativos formales desde un 
punto de vista constructivista empleando metodologías activas 
adecuadas para cada etapa educativa. Su uso convierte la maleta 
didáctica en un recurso óptimo para emplear en el aula, ya que 
fomenta el trabajo cooperativo y el pensamiento analógico, re-
flexivo, analítico y crítico, e incorpora nuevos discursos al apren-
dizaje de la historia, mucho más acordes con ámbitos de estudio 
emergentes como el desarrollo sostenible, los estudios de género, 
la vida cotidiana, el estudio de categorías sociales invisibilizadas 
o la problematización de contenidos sociales actuales que ahonda 
en su raíz con el objetivo de dar explicación a acontecimientos 
del presente. De esta forma, el proceso de enseñanza-aprendizaje 
permite trascender objetivos curriculares y aproximarse al cumpli-
miento de los objetivos de desarrollo sostenible. 

Empleamos el término maleta didáctica conscientes de otras 
terminologías presentes en la literatura especializada como male-
ta pedagógica, kits o laboratorios portátiles, etc. Todos estos términos 
designan, en definitiva, un artefacto móvil y autónomo con una 
finalidad didáctica que contiene en su interior recursos educativos 
agrupados bajo un mismo concepto (Portela, 2024). En el caso de 
la maleta que presentamos, ese concepto sería el conocimiento de 
América, de sus sociedades originarias y de las problemáticas deri-
vadas de la conquista, así como de los procesos de evangelización y 
sincretismo acaecidos durante el periodo virreinal. Todo ello tuvo 
un claro reflejo desde el ámbito de lo material y, partiendo de este, 
podemos acercarnos igualmente a contextos patrimoniales inma-
teriales. Abordar dichos procesos desde fuentes objetuales y docu-
mentales puede contribuir a prevenir las dificultades de aprendiza-



15

0. La maleta didáctica y los objetos culturales

je en el contexto de la didáctica de las ciencias sociales, por cuanto 
la maleta didáctica promueve el empleo en el aula de metodologías 
activas. La cuestión sería cómo se concreta por medio de la maleta 
didáctica la eficacia en la adquisición de dicho aprendizaje entre 
el alumnado. Las maletas incorporan esos materiales como docu-
mentos, objetos o imágenes. Todo ello confiere un potencial ex-
cepcional al servicio del aprendizaje de la historia, ya que emplea 
el recurso como aproximación a las fuentes primarias para el co-
nocimiento de dicha disciplina, y puesto que estamos abordando 
la relación entre objetos y conceptos, parece evidente que, desde 
esta vinculación, se fomenta el pensamiento crítico a través de la 
manipulación y experimentación sensorial de objetos que actúan 
como fuentes primarias (Martín-Piñol y Calderón-Garrido, 2020).

Esta maleta didáctica se presenta como un contenedor portátil 
disponible para su uso especialmente en contextos universitarios. 
Contiene treinta objetos que responden a una unidad temática 
que promueve, por una parte, el conocimiento de América y, por 
otra, el cuestionamiento de modelos impositivos y eurocéntricos a 
la hora de interpretar el modelo colonial llevado a cabo en el con-
tinente. Los objetos, para poder ser empleados de forma autóno-
ma, vienen acompañados de una guía didáctica, un dosier o una 
secuencia de actividades destinadas a distintos tipos de público 
(Portela, 2024), generalmente escolares en contextos educativos 
formales, pero abiertos, desde luego, a experiencias museísticas 
dirigidas a un ámbito no formal.  

Será entonces el potencial que confieren las metodologías ac-
tivas las que faciliten alcanzar el desarrollo óptimo de la acción 
didáctica de las maletas. Este tipo de acciones de carácter experien-
cial tienen su origen en M. Montessori y O. Decroly (Portela et al., 
2024). Pero será especialmente desde los años setenta del siglo xx 
cuando se comiencen a asentar las bases de la didáctica del objeto, 
que de manera concreta consolida una vía metodológica para abor-
dar el conocimiento desde la materialidad de los objetos que com-
ponen las maletas didácticas. Entre las potencialidades que confie-
re esta metodología en el aprendizaje y que pueden contribuir a sol-
ventar esas dificultades de aprendizaje intrínsecas al conocimiento 
del tiempo histórico, encontraríamos que el objeto permite fijar la 
imagen de un concepto, convirtiéndose en un elemento de referen-
cia, de atracción y motivación entre el alumnado, lo que fomenta el 
método hipotético deductivo y el inductivo. Además, su aplicación 



16

Aprendizaje cultural a través de los objetos

en el aula fomenta la imaginación y la creatividad, convirtiéndose 
en un soporte de la memoria al experimentar sensorialmente con 
objetos reales (Santacana i Mestre y Llonch Molina, 2012).

El compendio de fichas didácticas que presentamos atiende a 
la siguiente estructura: contextualización espaciotemporal de la 
pieza, descripción de la misma y propuesta didáctica en torno a 
ella. Las propuestas didácticas están dirigidas al ámbito educa-
tivo formal en etapas comprendidas desde la educación infantil 
hasta la educación superior, especialmente. Estas están sujetas al 
ámbito de la indagación y la investigación en ciencias sociales, 
principalmente, partiendo del proceso de investigación propio de 
la didáctica del objeto que contempla cuatro fases de desarrollo: 
la observación, la descripción, el empleo del método analógico o 
comparativo y finalmente la interpretación (García Blanco, 2009). 

Esta maleta didáctica ha podido conformarse por medio de la 
financiación procedente de tres proyectos:

•	 Proyecto de innovación docente «Proyecto “OBJETIVA” de pa-
trimonio iberoamericano. Metodologías activas para prevenir 
dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. Código: 
24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada. 

•	 Proyecto de innovación docente «Educación patrimonial desde 
el Museo de América: visibilizar las culturas indígenas en el 
contexto de formación del profesorado». N.º de referencia: 102. 
Universidad Complutense de Madrid.

•	 Proyecto I+D+i «Vida cotidiana, sacralidad y arte en los pue-
blos de indios de la monarquía hispana (Altépetl)». Re-
ferencia PID2020-118314GB-I00. Financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033/Programas Estatales de Genera-
ción de Conocimiento y Fortalecimiento Científico y Tecnoló-
gico del Sistema de I+D+i Orientada a los Retos de la Sociedad.

Los objetos seleccionados para su conformación responden al 
análisis minucioso y al estudio de especialistas dentro de ámbitos 
tan diversos como la arqueología, la historia del arte, la musico-
logía, la antropología o la historia. Los criterios empleados para 
la selección de piezas que conforman esta maleta están relacio-
nados con la voluntad de alcanzar la representación de ejemplos 
culturales diversos dentro del continente, con especial atención a 
las áreas nucleares (Mesoamérica y Área Andina), pero sin olvidar 



17

0. La maleta didáctica y los objetos culturales

la heterogeneidad del continente, y de manera concreta a las so-
ciedades entre las que la presencia española fue significativa. La 
variedad de soportes y materiales ha sido también un criterio que 
nos permite acercarnos a las sociedades americanas desde el pun-
to de vista de su relación con el entorno, y que pone de manifiesto 
la asombrosa capacidad adaptativa de estos pueblos, así como el 
sincretismo cultural una vez se produce el contacto entre europeos 
y sociedades nativas. La incorporación de variadas tipologías de 
objetos que permiten abordar temáticas vinculadas con el poder, 
las creencias y la vida cotidiana en general es también una priori-
dad que nos permite elaborar discursos educativos que sean más 
inclusivos y que incorporen categorías sociales más olvidadas des-
de el punto de vista de la historiografía tradicional. En definitiva, 
una maleta didáctica y un libro resultante en el que participan 
veintidós especialistas vinculados a seis universidades diferentes 
y en el que se abordan estudios específicos en relación a treinta y 
cinco objetos, de forma individual o formando conjunto.

La composición final de la maleta es la siguiente: una narigue-
ra, unas boleadoras, un quipu, una vaina de cacao, una flor de 
algodón, una mazorca de maíz negro, un tocado de plumas, una 
caracola marina, una ocarina antropomorfa, un silbato zoomor-
fo, una flauta de caña, una réplica de la balsa de oro muisca del 
Museo del Oro de Bogotá, un facsímil del Códice Tudela del Museo 
de América, un kero, una vara de seda china, una concha de nácar, 
un grupo de fotografías de esculturas realizadas en marfil, una 
lámina del catecismo de Pedro de Gante, un grabado procedente 
de la Retórica Christiana de fray Diego de Valadés, una cruz, una 
campanilla, una imagen de un arcabuz, una imagen de un mos-
quete, un ceitil, un real de a ocho, una réplica de la moneda ingle-
sa conmemorativa de la victoria de Vernon en Cartagena de Indias, 
una lámina del Taytacha o Señor de los Temblores, una lámina de 
un cuadro de la Virgen de Guadalupe, una lámina de un cuadro 
de Castas, un Niño Manuelito, un sextante, una lámina botáni-
ca de la expedición de José Celestino Mutis y una pipa sagrada. 
Todo ello conforma una maleta didáctica de enorme versatilidad 
y posibilidades educativas. En definitiva, en este libro se ofrecen 
numerosos recursos, estrategias y métodos que pueden llevarse 
directamente al aula o transformarse en función de las necesida-
des de cada docente y que, pensamos, son útiles para abordar un 
conocimiento holístico sobre América.



18

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 0.1.  Exterior de la maleta didáctica.

Figura 0.2.  Interior de la maleta didáctica.



19

0. La maleta didáctica y los objetos culturales

Figura 0.3.  Vista de los objetos de la maleta durante la realización de una 
actividad en el Campus de Ceuta (Universidad de Granada).

Bibliografía 

García Blanco, A. (2009). La exposición. Un medio de comunicación (Arte y 
Estética). Akal. 

Martín-Piñol, C., y Gil, R. (2024). Pautas para el diseño de maletas di-
dácticas: aspectos formales. En A. Portela, y C. Martín (Coords.), Ma-
letas didácticas: definición, modelos y pautas para su diseño (pp. 85-93). 
Trea.

Martín-Piñol, C., y Calderón-Garrido, D. (2021). Del objeto descubierto 
al objeto artístico, un planteamiento con propósitos educativos. Arte, 
individuo y sociedad, 33(2), 467-483.

Portela, A., Castell, J., y Martín-Piñol, C. (2024). La maleta didáctica en 
educación formal: un recurso versátil para la enseñanza aprendizaje 
en el aula. Cabás, Revista Internacional sobre Patrimonio Histórico Edu-
cativo, 31, 12-31.

Santacana i Mestre, J., y Llonch Molina, N. (2012). Manual de didáctica del 
objeto en el museo. Trea.





21

1. Cuando el mundo se 
hacía con las manos. 
Aprovechamiento de 
los recursos naturales

Irene Ortiz Nieto-Márquez

Universidad Complutense de Madrid



22

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 1.1.  Ejemplos de recursos naturales: 1) tira de piel cruda;  
2) cuerda de piel curtida; 3) tira de tendón; 4) cuerda de tendón;  

5) cuerda de cáñamo; 6) cera de abeja, y 7) brea. 



23

1. Cuando el mundo se hacía con las manos

Relación geográfica y temporal

En el mundo precolombino, las sociedades mesoamericanas de-
sarrollaron un profundo conocimiento de los recursos naturales 
que les ofrecía su entorno, empleando tanto materiales de origen 
vegetal como animal con gran ingenio y sostenibilidad.

A la hora de trabajar y reflexionar sobre los recursos animales 
en Mesoamérica, nos hemos centrado en los bóvidos, ya que era 
y es un recurso cinegético muy habitual. En el periodo precolom-
bino, en Mesoamérica no existían grandes especies de bóvidos 
como el alce o el ciervo rojo europeo, pero sí contaban con algu-
nas especies de menor tamaño que eran muy conocidas y apro-
vechadas, como el temazate (Mazama spp.) y el venado de cola 
blanca (Odocoileus virginianus). El primero se encontraba por las 
selvas tropicales y montañas de México, Guatemala y otras partes 
de Centroamérica. Son pequeños y de pelaje parduzco. Tanto su 
piel como la carne son muy codiciadas (Weber, 2014). El segun-
do estaba muy extendido por América del Norte y Central, inclu-
yendo zonas de México, las tierras altas mesoamericanas y áreas 
boscosas. Es de mayor tamaño que el anterior y se adaptaba a di-
ferentes ecosistemas (Retana-Guiascón et al., 2015; Weber, 2014).

En cuanto a los elementos vegetales que se usaban por parte de 
los pueblos precolombinos en Mesoamérica, destacan el maguey 
(Agave spp.), una planta fibrosa que se extendía por la zona del 
altiplano central, Oxaca y zonas áridas y semiáridas (Cervantes, 
2002; Parsons y Darling, 2000; Zizumbo-Villarreal et al., 2010). 
Igualmente utilizaban el ixtle (Yucca spp.), del que se obtienen 
fibras largas y se encontraba por la zona norte de Mesoamérica 
(Cervantes, 2002). Hay que recalcar que la introducción del cáña-
mo (Cannabis sativa) en el continente vino de la mano europea en 
el siglo xvi.

El uso de la cera de abeja también era ampliamente conocido y 
extendido, sobre todo en las tierras bajas mayas. El tipo de abeja 
autóctona de la zona es la abeja nativa sin aguijón (ANSA) (Con-
treras Cortés et al., 2020). Hoy en día se pueden extraer ceras ve-
getales de los tallos, hojas o frutos de diversas plantas de las zonas 
áridas. Entre ellas destacan la candelilla (Euphorbia antisyphilitica 
Zucc.) y la jojoba (Simmondsia chinensis) (Cervantes, 2002). 

Finalmente, las breas y resinas naturales se han utilizado a lo 
largo de todo el mundo. En este caso provienen de árboles como 



24

Aprendizaje cultural a través de los objetos

el copal (Bursera bipinnata), habituales en las selvas mesoamerica-
nas y bosques de la Sudamérica andina (Montúfar López, 2016). 

Descripción

Los recursos naturales como pieles, fibras vegetales, ceras, breas y 
resinas fueron fundamentales para la vida cotidiana y espiritual 
en América precolombina. Su recolección y transformación esta-
ban profundamente ligados al conocimiento ecológico tradicional 
y, en muchos casos, a la organización del trabajo y el comercio 
interregional.

Si analizamos los recursos obtenidos tras las actividades cine-
géticas, es posible documentar que, más allá de la carne, estos son 
muy abundantes. Se pueden aprovechar las pieles, tanto crudas 
como curtidas, y los pelajes de los animales y las crines, además 
de aprovechar los tendones, tripas, tuétano, etc. 

Estas pieles se utilizaban para realizar vestimentas, tambores, 
correas o incluso soportes para códices. En el caso de los tendones, 
se podían realizar cordeles por medio del trenzado de las fibras 
extraídas de los mismos, y las tripas se utilizaban como posible 
modo de enmangue de herramientas (en el momento en el que 
las tripas se secan, estas se encogen), o incluso como contenedor 
de líquidos. Finalmente, el tuétano es una grasa muy valiosa que 
no solo tiene una finalidad gastronómica y calórica, sino que tam-
bién se podía utilizar como grasa para quemar o incluso en el 
proceso del curtido de las pieles. 

En el caso de los recursos vegetales, contamos con determina-
das plantas fibrosas, como el maguey, el ixtle o el cáñamo. Tras el 
proceso de machacado de estas plantas, se separan las diferentes 
fibras para poder realizar cordeles por medio de trenzados y giros. 
Con estos elementos se pueden realizar cuerdas, elementos texti-
les, redes de pesca o sandalias. 

La cera de las abejas implica no solo su uso y consumo, sino tam-
bién la posible explotación de la miel. La cera es un material idóneo 
para realizar velas e incluso se puede modelar para la orfebrería.

Finalmente, la brea y las resinas son sustancias extraídas de 
diferentes árboles (como el copal), cuya finalidad principal era el 
incienso y las ofrendas, además de servir como adhesivo para unir 
materiales. Con las breas y resinas más pesadas se pueden realizar 



25

1. Cuando el mundo se hacía con las manos

sellados e impermeabilizaciones y pueden servir como pegamento 
de herramientas. 

Propuesta didáctica

Recursos naturales y saberes indígenas: 
una práctica comparativa.

•	 El objetivo de esta actividad es analizar cómo los pueblos 
mesoamericanos utilizaban los recursos naturales de 
su entorno para fabricar objetos y funciones por medio 
del conocimiento empírico de la tecnología tradicional. 
Además, se pretenden explorar las analogías entre materiales 
mesoamericanos y los disponibles en Europa. Con todo ello 
se podrá reflexionar sobre la sostenibilidad y el ingenio 
técnico en estas sociedades preindustriales. 

•	 Metodología: Para situar al alumnado, se realizará una 
breve introducción por medio de la presentación visual de 
objetos mesoamericanos tradicionales (cuerdas, huaraches, 
recipientes sellados, armas con adhesivos, tambores…). 
Mientras los observan, se les preguntará cómo creen que los 
hacían y con qué materiales. Tras completar la información 
por parte del docente, se realizará una comparación con los 
materiales europeos preguntando qué tenemos hoy que se 
puede usar de forma análoga.

La segunda parte de la actividad se realizará en tres estacio-
nes rotativas por grupos. La primera se trata del trenzado de cá-
ñamo, en la que, trabajando con fibras de este material, deberán 
realizar cordeles por medio del trenzado simple, y los compara-
rán con sogas mesoamericanas de ixtle o agave. En la segunda 
estación se trabajará la piel cruda y los tendones. Se necesitarán 
tiras de piel, tendones y algunos recipientes con agua caliente 
para reblandecer los materiales. Así, se trabajará la piel y se re-
blandecerá. Los tendones se utilizarán como hilo de coser, pero 
para ello se deben reblandecer, machacar, separar las fibras y re-
torcer entre ellas para conformar un pequeño hilo. Con el mate-
rial obtenido se coserán las piezas de piel con el hilo de tendón, 



26

Aprendizaje cultural a través de los objetos

con la ayuda de una aguja o punzón. Finalmente, en la tercera 
estación, se trabajará el uso de la brea y la cera. En primer lugar, 
se fundirán de forma controlada en el aula para posteriormente 
probar a sellar una grieta o una unión.

Cada grupo va documentando su proceso con fotografías, 
vídeos y notas para posteriormente compartirlos. 

La tercera y última parte de la actividad tiene un carácter re-
flexivo en la que se realizarán una serie de preguntas: ¿qué técni-
cas fueron más eficaces o difíciles?, ¿qué relación tenían estas técnicas 
con el medio ambiente y la cosmovisión indígena? y ¿qué se ha perdido 
o conservado de estos saberes en las prácticas artesanas actuales?

Bibliografía 

Cervantes Ramírez, M. C. (2002). Plantas de importancia económica en las 
zonas áridas y semiáridas de México. UNAM: Instituto de Geografía.

Contreras Cortés, L. E. U., Vázquez García, A., Aldasoro Maya, E. M.,  
y Mérida Rivas, J. (2020). Conocimiento de las abejas nativas 
sin aguijón y cambio generacional entre los mayas lacandones de 
Nahá, Chiapas. Estudios de cultura maya, 56, 205-225. https://doi.
org/10.19130/iifl.ecm.2020.56.2.0008  

Montúfar López, A. (2016). Copal de Bursera bipinnata. Una resina me-
soamericana de uso ritual, Trace, 70, 45-77. http://journals.openedi-
tion.org/trace/2274 

Parsons, J. R., y Darling, J. A. (2000). Maguey (Agave spp.) Utilization in 
Meso-american Civilization: A Case for Precolumbian Pastoralism. 
Boletín de la Sociedad Botánica de México, 66, 81-91. 

Retana-Guiascón, O. G., Martínez-Pech, L. G., Niño-Gómez, G., Victoria- 
Chan, E., Cruz-Mass, A., y Uc-Piña, A. (2015). Patrones y tendencias 
de uso del venado cola blanca (odocoileus virginianus) en comuni-
dades mayas, Campeche, México. Therya, 6(3), 597-608. https://doi.
org/10.12933/therya-15-313 

Weber, M. (2014). Temazates y venados cola blanca tropicales. En R. Valdez  
y J. A. Ortega (Eds.), Ecología y manejo de fauna silvestre en México  
(pp. 435-466). Colegio de Postgraduados. 

Zizumbo-Villarreal, D., González Zozaya, F., Barrientos, A., Platas-Ruiz, 
R., Cuevas-Sagardí, M., Almendros, L., y Colunga-García Marín, P. 
(2010). Importancia cultural pre-colombina de Agave spp. en el valle 
de Colima. Arqueología, 44, 179-95. 

https://doi.org/10.19130/iifl.ecm.2020.56.2.0008
https://doi.org/10.19130/iifl.ecm.2020.56.2.0008
http://journals.openedition.org/trace/2274
http://journals.openedition.org/trace/2274
https://doi.org/10.12933/therya-15-313
https://doi.org/10.12933/therya-15-313


27

2. Nariguera prehispánica.  
Objeto de metal precioso 
que dota de prestigio 
y poder a la élite

Esther Jiménez Pablo

Universidad Complutense de Madrid



28

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 2.1.  Nariguera. Periodo Tairona. Sierra Nevada de Santa Marta. 

Colección Arqueológica de los Museos del Oro.



29

2. Nariguera prehispánica

Relación geográfica y temporal

Objeto de metal que pertenece al periodo prehispánico. Las más 
abundantes y de donde se tienen más datos son las de las cultu-
ras amerindias de regiones de Perú, Colombia, Ecuador y Méxi-
co. Espacialmente, su uso se extiende por casi todo el continente 
americano y temporalmente se han encontrado narigueras en ya-
cimientos arqueológicos de periodos muy tempranos (200 a. C.-
600 d. C.), continuando hasta periodos más tardíos (900-1450 
d. C.). Su uso entre la élite estaba muy extendido por las culturas 
precolombinas, de manera que hay gran variedad de materiales, 
formas, decoraciones, tamaños, etc. En los enterramientos se han 
encontrado decenas de narigueras asociadas a un mismo difunto, 
ya fuera líder político, sacerdotisa, etc. Difícilmente se pueden es-
tablecer patrones para una misma cultura por la inmensa variedad 
de tipologías. 

Las narigueras fueron, sin duda, uno de los elementos que más 
llamó la atención de los europeos en el encuentro con estas cul-
turas a partir de 1492, y pronto, los españoles que fueron con-
quistando América prohibieron su uso por su alejamiento con la 
identidad y fe cristiana. De manera que es un objeto que dejó de 
utilizarse en los territorios hispanizados, mucho menos en las ciu-
dades virreinales. Al estar hechas de metales preciados, muchas de 
estas narigueras fueron reconvertidas por los españoles en otros 
objetos de orfebrería más identificados con las sociedades euro-
peas (anillos, pendientes, colgantes, broches, etc.).   

Encontramos numerosos vestigios, noticias y representaciones 
de las narigueras en crónicas de los soldados y evangelizadores 
españoles, especialmente de los primeros cronistas, como Cieza 
de León, Garcilaso de la Vega o Guamán Poma de Ayala. Estos 
describen de primera mano el uso decorativo de las narigueras 
para adornar las ceremonias de culturas amerindias, sin llegar a 
entender correctamente toda su utilidad, prestigio, estatus y sim-
bolismo. También aparecen numerosos ejemplos de narigueras en 
representaciones iconográficas de códices y grabados, así como en 
frisos y esculturas. 

A pesar de las prohibiciones de conquistadores y misioneros, 
se sabe que las narigueras continuaron su uso en culturas menos 
accesibles, alejadas del contacto con los españoles. Así, en algunas 
culturas como la de los uwa (tunebos), en la zona nororiental de 



30

Aprendizaje cultural a través de los objetos

la cordillera colombiana, se han usado hasta épocas muy recien-
tes, especialmente por mujeres en ceremonias destacadas, como el 
matrimonio. Todavía hoy es un elemento de prestigio para ellas y 
sellan como regalos las alianzas matrimoniales. 

Descripción

Son objetos que se colocaban en la nariz, sujetos entre los dos agu-
jeros. Solían cubrir la boca, bien entera o solo el labio superior, y 
quienes las llevaban pertenecían siempre a la élite, en numerosos 
casos a la élite política. También las mujeres de la élite la lleva-
ban, y se han encontrado narigueras de menor tamaño diseñadas 
para niños. Tener que perforar la nariz para colocar la nariguera 
era una acción ceremoniosa ante el resto de la población que los 
confirmaba como fundadores/as de un linaje o gobernantes. En la 
lámina 52 del Códice Nuttall, los gobernantes mexicas realizaban 
una ceremonia pública de entronización cuyo acto principal era 
la perforación de la nariz (colocar la nariguera, siendo este objeto 
conocido como xiuhyacámitl) con un punzón de hueso de jaguar.

Las narigueras podían presentar distintas formas según la cul-
tura o el periodo histórico. Podían ser de forma semilunar, casi 
ovaladas, o rectangulares; tener un diseño de mariposa, e inclu-
so colgar varias láminas circulares. Las más curiosas producían 
distintos efectos visuales: algunas narigueras levantaban la nariz 
para semejar una aleta nasal de murciélago, otras hacían la forma 
de un hocico dorado, y otras se asemejaban a los bigotes de felinos 
u otros rasgos distintivos de algún animal salvaje.

La mayoría de las narigueras encontradas en yacimientos ar-
queológicos revelan que en el Periodo Intermedio Temprano (200 
a. C.-600 d. C.) se colocaban en las fosas nasales directamente 
desde los extremos puntiagudos de la parte central. Sin embargo, 
durante el Periodo Intermedio Tardío (900-1450 d. C.), se sujeta-
ban por medio de clips o enganches. 

Las narigueras, en su mayoría, se realizaban a partir de láminas 
de metal (especialmente oro o plata, pero también cobre, obsidia-
na y turquesa), incluso había bimetálicas, es decir, que estaban 
hechas una parte de oro y otra de plata, lo que mostraba un gran 
simbolismo al identificar la plata con la luna (femenino) y el oro 



31

2. Nariguera prehispánica

con el sol (masculino) en la cosmovisión andina. En cuanto a su 
decoración, podían ser lisas o contener numerosos elementos or-
namentales repujados o grabados sobre el metal precioso, incluso 
incrustaciones de piedras preciosas que enriquecían el objeto. A 
veces, provocaban sonidos al moverse si colgaban distintos ele-
mentos metálicos que formaban una misma nariguera.  Y siem-
pre, en días soleados, el reflejo de la luz del metal precioso en la 
cara deslumbraba, haciendo brillar el rostro de la persona de la 
élite que lo llevaba, transformándolo metafóricamente en un ser 
sobrenatural. De hecho, distintas divinidades precolombinas en 
diferentes culturas, entre ellas la mexica, llevan una nariguera a la 
hora de representarse, como es el caso de los dioses Tezcatlipoca 
o Mixcóatl.

Sobre su utilidad en las culturas precolombinas, además de re-
saltar el prestigio del personaje que la lleva, destaca su vínculo con 
los agujeros de la cara, a modo de protección de la nariz y la boca 
para que no entren malos espíritus o aires letales. Son, por tanto, 
ornamentos protectores y símbolos de prestigio y poder. 

Propuesta didáctica

	ÎObserva este conjunto de nueve narigueras bimetálicas. Perte-
necen todas ellas al complejo funerario de la Dama de Cao, una 
momia de la cultura moche o mochica, encontrada en 2006 en 
el yacimiento arqueológico de El Brujo, en Perú. Esta mujer de 
la élite —presumiblemente sacerdotisa por los dibujos de sus 
tatuajes, que hacen referencia a la fertilidad de la tierra— era 
muy poderosa en vida, tal y como acredita su rico y prestigioso 
ajuar funerario con un total de 44 narigueras, 18 collares de 
piedras preciosas, 1100 piezas de una armadura incaica, armas 
como propulsores, etc.



32

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 2.2.  Narigueras.

Composición de piezas a partir de la página del blog del complejo arqueológico de El Brujo 
para uso formativo. Web: https://www.elbrujo.pe/

	Î Contesta a las preguntas de investigación. En internet podrás 
encontrar numerosos artículos y blogs científicos dedicados a 
este impresionante hallazgo, especialmente la página web ofi-
cial del complejo arqueológico de El Brujo:

•	 ¿Cuántos animales distintos puedes identificar en estas 
nueve narigueras? ¿Cuáles son?

•	 ¿Hay figuras humanas? ¿Hay divinidades de la cultura mo-
chica representadas?

•	 Explica brevemente la importancia de estos seres y animales 
en la cultura mochica.

•	 ¿Qué metales han utilizado para su elaboración? ¿Hay in-
crustaciones de piedras preciosas? 

https://www.elbrujo.pe/


33

2. Nariguera prehispánica

•	 Explica brevemente los procesos o técnicas de elaboración 
de estas narigueras bimetálicas.

•	 ¿Crees que pesarían en la nariz? ¿Para qué querría la Dama 
de Cao las cuarenta y cuatro narigueras como estas?

Una vez hecha la investigación en torno a estas narigueras, 
y sabiendo más sobre su utilidad en las culturas prehispánicas, 
vamos a debatir sobre nuestra sociedad y los símbolos de poder.

Estas narigueras son un símbolo de poder muy visible, pues 
se sitúan en medio del rostro, colgando de la nariz. Vamos aho-
ra a compararlo con vuestra sociedad, debatamos sobre estas 
cuestiones:

•	 En vuestra sociedad actual, ¿qué símbolos de poder 
caracterizan a las autoridades políticas? ¿Y a las religiosas? 
¿Se diferencian los objetos por género? Si llevan algún objeto 
característico, ¿lo llevan siempre o en ocasiones especiales?, 
¿llevan alguno en el rostro? 

•	 En tu cultura ¿algún colectivo o grupo social lleva algo 
parecido a una nariguera? ¿Simboliza algo ese objeto 
parecido a la nariguera? ¿Crea algún tipo de efecto sobre el/
la observador/a como ocurría con la nariguera prehispánica? 
¿Son de metales preciosos? ¿Pesan?

Bibliografía

Jiménez Borja, A. (1998). Vestidos populares peruanos. Fundación del Ban-
co Continental para el Fomento de la Educación y la Cultura.

Vela, E. (2010). Decoración corporal prehispánica. Raíces/Instituto Nacional 
de Antropología e Historia.

Vetter Parodi, L., y Filomena Guerra, M. (2019). Simbolismo de las nari-
gueras peruanas y aproximación a su manufactura durante el Perio-
do Intermedio Temprano. Bulletin de l’Institut français d’études andines, 
48(2), pp. 109-133.





35

3. Boleadoras.  
Técnica de caza prehispánica

Miguel Ángel Sorroche Cuerva

Universidad de Granada



36

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 3.1.  Boleadoras. 

Adquiridas con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio 
iberoamericano. Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje».  

N.º de referencia: tipo B. Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de 
Granada en Arqueodidat. Arqueología y Didáctica del Patrimonio.



37

3. Boleadoras

Relación geográfica y temporal

La aparición de la boleadora en América está ligada estrechamente 
al poblamiento del continente y es un ejemplo de la pericia que 
los grupos indígenas alcanzaron en su fabricación y manejo.

Hay registros arqueológicos en épocas tempranas, como es el 
caso del yacimiento de Monte Verde (Chile), con una fecha en tor-
no al 13000 a. C., donde han aparecido bolas tanto lisas como 
con entalladura perimetral para la sujeción del cordaje. Otros yaci-
mientos son el de Marazzi (Chile) o el de Los Toldos (Argentina). 
El primero, al norte de Tierra de Fuego, presenta registros con una 
datación del 10000 a. C. en los que aparecen piedras de diorita, 
que son más abundantes en un registro posterior del 5500 a. C. El 
segundo, el de Los Toldos, con una datación de 7500 años de an-
tigüedad, presenta abundantes piedras en algunos de sus niveles.

Su uso está relacionado con varios factores. En primer lugar, 
con el ambiental, ya que su empleo se da en lugares con escasa 
cobertura vegetal y relieve llano, lo que permitía un lanzamiento 
directo del arma. En segundo lugar y avanzado en el tiempo, con 
el cultural, cuando su generalización se produce al desplazarse el 
uso del arco y las flechas por parte de los grupos de cazadores-re-
colectores, que coincide con la incorporación del caballo, momen-
to en el que se hace más efectivo su empleo para la caza. 

Por regla general, las boleadoras fueron hechas de forma arte-
sanal, adaptando su estructura, dimensiones y materialidad a la 
naturaleza de la presa. Existían varios tipos: las que servían para 
golpear a la presa sujetando la cuerda y utilizándola como una 
maza con mango flexible, y las que se podían lanzar, compuestas 
de dos otras bolas, que inmovilizaban. En este último ejemplo, 
había una bola más pequeña, la manija, normalmente con forma 
oval, que es la que se sujetaba para lanzarla.

En la caza podemos diferenciar un distinto uso. Si eran de 
dos o tres bolas, se empleaban para cazar animales y se lanzaban 
a distintas zonas de su anatomía. Siempre relacionada con una 
elaboración y uso masculino, para cazar al ñandú (ave similar al 
avestruz), se tiraba al cuello; para atrapar a los guanacos, se la lan-
zaba a las patas delanteras; para inmovilizar a caballos y vacas, se 
apuntaba a las patas traseras, y al huemul (ciervo de tamaño me-
diano que habita en la cordillera de los Andes) se la lanzaba a la 
base de la cornamenta o al cuello. En todos los casos son un ejem-



38

Aprendizaje cultural a través de los objetos

plo de la pericia que los grupos indígenas alcanzaron en su fabri-
cación y manejo. Inicialmente usaban una sola piedra pulida con 
una acanaladura. Esta arma, llamada bola perdida por los españo-
les, funcionaba como un yoyó. Con el tiempo, descubrieron que 
la bola perdida también podía servir para capturar presas vivas, 
lo que llevó a la creación de las boleadoras como las conocemos.

Tras la conquista española, los gauchos adoptaron la boleado-
ra y la realizaron de manera más elaborada. Las piedras fueron 
envueltas en cuero crudo y las boleadoras recibieron adornos de 
plata o bronce. Las piedras también fueron sustituidas por esferas 
macizas de metal, como el plomo, recubiertas de cuero o encha-
padas en metales preciosos.

Descripción

Objeto de caza compuesta por tres piedras cubiertas de cuero y 
unidas por una trenza. Las piedras aisladas se denominan bolas 
y al conjunto, boleadora. En este caso concreto de las boleadoras 
con tres piezas, se denomina manija a la que permanecía siempre 
en la mano y que se distinguía de las otras dos por su forma, más 
elíptica, y por un menor tamaño.



39

3. Boleadoras

Propuesta didáctica

Figura 3.2.  Boleadoras de cuero.

Pertenecen a la colección Santiago de la Iglesia (1927). Fondo arqueológico de la Facultad de 
Geografía e Historia. Universidad de Santiago de Compostela.  

https://museovirtual.usc.gal/es/bienes/boleadoras

	ÎObserva esta boleadora. Muestra las distintas partes que con-
formaban esta arma y la imagen característica que combina el 
cordaje.

https://museovirtual.usc.gal/es/bienes/boleadoras


40

Aprendizaje cultural a través de los objetos

	Î Contesta a las preguntas de investigación. En internet podrás 
encontrar numerosos artículos y blogs científicos dedicados a 
las boleadoras, a su empleo por las sociedades prehispánicas y 
a la cultura de su uso actual.

•	 ¿Podrías identificar la evolución que conoce esta arma a lo 
largo de la historia?

•	 ¿De qué materiales suele estar hecha?
•	 Explica brevemente su proceso de elaboración.
•	 Su uso en la caza no implicaba necesariamente la muerte 

del animal. ¿Crees que esto tenía alguna significación?
•	 ¿Podrías diferenciar qué especies animales se cazaban con 

ellas y la distinta manera de usarlas?

	Î Estas boleadoras son un ejemplo de la capacidad que tuvieron 
las sociedades prehispánicas de crear herramientas de defensa 
y caza, además de aprovechar los materiales del entorno para 
realizarlas.

•	 Su uso siempre se ha vinculado con el rol masculino en la 
caza. ¿Crees que se puede justificar exclusivamente un uso 
masculino de esta herramienta?

•	 En la actualidad, ¿conoces algún ejemplo de herramienta 
que se realice usando materiales del entorno?

•	 ¿Crees que en la actualidad se podría hacer un uso de este 
tipo de objeto?

Bibliografía

Colombo, M., y Vecchi, R. J. (2013). Saber hacer, saber usar: reflexiones a 
partir de una experiencia didáctica con armas prehispánicas. Revista 
Museo La Plata (Sección Antropología), 13(87), 199-216.

Vega Hernández, J. (2002). Hondas y boleadoras en la América Hispana. 
ANALES del Museo de América, 10, 113-136.



41

4. Sistema de comunicación 
y registro inca.  
Los quipus

Irene Ortiz Nieto-Márquez

Universidad Complutense de Madrid



42

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 4.1.  Quipu. 

Adquirido en el Cuzco con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio 
iberoamericano. Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje».  

N.º de referencia: tipo B. Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.

 



43

4. Sistema de comunicación y registro inca

Relación geográfica y temporal

El quipu fue utilizado principalmente en el Imperio inca (Tawan-
tinsuyu), que se extendió por gran parte de la región andina de 
América del Sur, en los actuales territorios de Perú, Bolivia, Ecua-
dor, el norte de Chile y Argentina, y el sur de Colombia, un total 
de 40 000 kilómetros. Este gran territorio se caracterizaba por su 
diversidad geográfica, que incluía la cordillera de los Andes, con 
montañas y altiplanos donde se desarrollaron los principales cen-
tros administrativos y religiosos incas, como Cuzco, la capital del 
imperio; la costa árida del Pacífico, que era una zona estratégica 
para el comercio y la agricultura con sistemas de irrigación avan-
zados; y finalmente la región amazónica, con acceso a recursos 
naturales, aunque menos habitada por los incas.

Esta compleja geografía demandaba un sistema eficiente de ad-
ministración y contabilidad para gestionar un imperio tan extenso 
y diverso. Tal como mostró Pedro Cieza de León (1554) en su dia-
rio, destacan tres fenómenos que proporcionaban a los incas un 
sistema de comunicación más avanzado al usado en Europa en 
ese momento (s. xvi). En primer lugar, los incas no usaban caba-
llos, sino mensajeros (chasquis) que corrían entre lugares y daban 
oralmente un mensaje a otro —teniendo en cuenta la orografía 
del imperio, es una gran ventaja y avance—. En segundo lugar, 
fue imponer el quechua como lenguaje secundario para todos a la 
hora de hacer negocios y, finalmente, el uso del instrumento más 
importante y útil para gestionar la administración y contabilidad, 
que fue el quipu. 

El uso del quipu tiene raíces preincaicas, pues culturas ante-
riores a los incas, como los wari del Horizonte Medio (600-1000 
d. C.), ya empleaban sistemas similares para registrar informa-
ción. Sin embargo, su apogeo se dio con el surgimiento del Impe-
rio inca, aproximadamente entre los siglos xiv y xvi, coincidiendo 
con la expansión del imperio (Urton, 2017).

El Imperio inca alcanzó su máximo esplendor en el siglo xv, 
bajo los reinados de Pachacútec y sus sucesores. Durante esta épo-
ca, los quipus eran fundamentales para la administración centra-
lizada del imperio. Funcionaban como un medio para registrar 
censos, tributos, excedentes agrícolas y datos relacionados con la 
organización económica y social (Spalding, 2013).



44

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Los quipucamayoc (encargados de elaborar y leer los quipus) 
desempeñaban un rol crucial en las comunidades y eran conside-
rados expertos en aritmética y registro.

Con la llegada de los españoles en el siglo xvi y la caída del 
Imperio inca en 1533, el uso del quipu decayó. Fue considerado 
como un sistema pagano y muchos fueron destruidos. Sin em-
bargo, algunos registros sobrevivieron en comunidades andinas 
aisladas y se siguieron utilizando en contextos locales durante el 
periodo colonial. 

Descripción

El término quipu, de origen quechua y que significa ‘nudo’, se re-
fiere a diversas estructuras confeccionadas con fibras de algodón 
o lana de camélido, las cuales son hiladas y torcidas. Los quipus se 
distinguen por su diseño ramificado y jerárquico, una característi-
ca que los diferencia de otras construcciones hechas con cordeles. 
Generalmente, integran nudos como medio para codificar infor-
mación, complementados con patrones estructurales que pueden 
incluir combinaciones de colores y distribuciones espaciales espe-
cíficas (Urton y Brezine, 2014).

El quipu está compuesto por una cuerda principal, generalmen-
te sin nudos, de la cual cuelgan otras cuerdas, conocidas como 
cuerdas colgantes, que suelen estar anudadas y presentan una va-
riedad de colores, formas y tamaños. Los colores de estas cuerdas 
se asocian con sectores específicos de información, mientras que 
los nudos representan cantidades, incluyendo la posibilidad del 
número cero. Además, pueden encontrarse cuerdas sin nudos y 
otras que no cuelgan directamente de la cuerda principal, sino de 
cuerdas secundarias. 

Los nudos que se pueden documentar pueden ser de tres tipos: 
simples o individuales, largos y en figura de ocho, también cono-
cidos como dobles (Urton y Brezine, 2014).

La contabilidad quipu se basa en el orden decimal. Así, estos 
elementos usan el sistema de posicionamiento de nudos en las 
cuerdas para representar desde las unidades hasta las decenas de 
millares. 



45

4. Sistema de comunicación y registro inca

Los especialistas actuales (Ascher y Ascher, 1997; Medrano 
2019, 2021) consideran que tanto los colores como el trenzado de 
las cuerdas podrían simbolizar objetos o conceptos, mientras que 
los nudos indicarían datos numéricos. Los quipus varían enorme-
mente en tamaño y complejidad, desde diseños simples compues-
tos por pocas cuerdas hasta modelos más elaborados con más de 
mil cuerdas.

Propuesta didáctica

El lenguaje de los quipus: historia, cultura y 
creación de un calendario personalizado

El objetivo de la actividad es que el alumnado comprenda 
el funcionamiento de los quipus y pueda interpretar las cifras 
documentadas en ellos para posteriormente crear un calenda-
rio personalizado con fechas importantes para ellos, como su 
cumpleaños. 

Metodología: Se les debe explicar el origen y propósito de los 
mismos, además del modo de funcionamiento. Este se basa en 
que, según la altura a la que se realicen los nudos, estos van a 
tener un valor decimal diferente y en que, dependiendo del nú-
mero y tipo de nudos que se sitúen en cada área, van a señalar 
una cifra determinada (Figura 4.2.). 

Así, el nudo en forma de ocho representa al uno en las uni-
dades únicamente, los nudos largos representan del dos al nue-
ve en las unidades (según el número de vueltas que se les dé) y 
el nudo simple representa una unidad en las decenas, centenas, 
millares… (Figura 4.3.). 



46

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 4.2   Interpretación de la posición de los nudos.
 

Elaboración propia.

Figura 4.3.  Tipos de nudos. 

Elaboración propia.



47

4. Sistema de comunicación y registro inca

Una vez comprendidos los principios rectores de este tipo 
de contabilidad, a modo de práctica se pondrán ejemplos que 
deberán interpretar entre todos, llevando un quipu al aula.

Finalmente, el grupo realizará un calendario personalizado 
de los cumpleaños de cada uno. Para ello, cada participante usa-
rá una cuerda de un color y material diferente (tres en total: una 
para el año, otra para el mes y otra para el día). Todas ellas se 
unirán a la cuerda principal y se colgarán de la pared del aula. 

Para niveles superiores o aumentar la complejidad de la acti-
vidad, se les puede pedir que lo comparen con el funcionamien-
to del ábaco o que investiguen sobre el origen y uso de las bases 
decimales, sexagesimales, binarias, octales…

Bibliografía 

Ascher, M., y Ascher, R. (1997). Mathematics of the Incas: Code of the Qui-
pu. Dover Publications. 

Cieza de León, P. (1554). De cómo tenían cronistas para saber sus he-
chos y la orden de los quipos cómo fue y lo que de ellos vemos agora. 
Crónica del Perú. Segunda parte: El señorío de los incas. Red Ediciones. 

Medrano, M. (2019). Toward a Khipu Transcription “Insistence”: a Corpus- 
Based Study of the Textos Andinos. [Trabajo de fin de grado, Harvard 
College].

Medrano, M. (2021). Quipus: Mil años de historia anudada en los Andes y su 
futuro digital. Planeta. 

Spalding, K. (2013). Quipu versus escritura: la burocracia incaica en el 
siglo xvi. En M. Curatola Petrocchi y J. C. de la Puente Luna (Eds.), 
El quipu colonial. Estudios y materiales (Colección Estudios Andinos). 
Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Perú. 

Urton, G. (2017). La historia inka en nudos. Leyendo kiphus como fuentes 
primarias. Universidad Nacional de Trujillo; University of Texas Press. 

Urton, G. y Brezine, C. J. (2014). Una tipología del khipu. En C. Arellano 
Hoffman (Ed.), Sistemas de notación inca: Quipu y Tocapu. Actas del sim-
posio internacional. Lima 15-17 de enero de 2009. Ministerio de Cultura; 
Museo Nacional de Arqueología, Antropología e Historia de Perú. 





49

5. Alimentos y materias 
primas del Nuevo Mundo.  
Lo que América ha aportado 
a nuestra vida cotidiana

María José Ortega Chinchilla

Universidad de Granada



50

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 5.1.  Mazorca de maíz. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueología y 
Didáctica del Patrimonio.

Figura 5.2.  Flor de algodón. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueología y 
Didáctica del Patrimonio.

Figura 5.3.  Vaina de cacao. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat.  Arqueología y 
Didáctica del Patrimonio.



51

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo

Relación geográfica y temporal

La llegada de los españoles a América en 1492 dio inicio a un 
proceso de descubrimiento mutuo. Dos civilizaciones muy distin-
tas entraban en contacto, y ese encuentro cambiaría para siempre el 
rumbo y el ritmo de su evolución histórica. 

Se podría analizar el impacto que provocó esa llegada de los 
españoles al continente americano desde muchas perspectivas —
manteniendo siempre un enfoque bidireccional—, atendiendo, 
por ejemplo, a la política y economía, a la demografía, al territorio 
y el paisaje, a la vida social y cultural, etc.  Pero vamos a centrar-
nos aquí en una de las dimensiones, quizá menos controvertidas 
desde el punto de vista historiográfico, pero sí de las más determi-
nantes por lo que implicó para la vida cotidiana de los habitantes 
de España en particular y de Europa en general: la introducción 
de nuevos alimentos y materias primas procedentes del continente 
americano.

Una vez culminados los viajes de descubrimiento y las dinámi-
cas de exploración, comenzó el proceso de ocupación, conquista 
y, de forma paralela, la colonización del denominado Nuevo Mun-
do, es decir, la administración de los territorios y la explotación de 
los recursos naturales y humanos. 

En este contexto vital, comenzó uno de los procesos más tras-
cendentes a escala global: los intercambios. Estos se produjeron en 
una doble dirección, aunque no siempre con las mismas conse-
cuencias para una y otra civilización. 

En el caso americano, el intercambio microbiano, por ejem-
plo, fue letal para la población indígena, ya que muchos pueblos 
amerindios quedaron diezmados o fueron totalmente aniquilados 
por enfermedades como la viruela, el sarampión y la gripe. Por 
el contrario, no parece que América introdujera ninguna nueva 
patología en Europa, más allá de la sífilis —aunque este dato no 
ha quedado plenamente demostrado—. En cambio, fueron mu-
chas las plantas medicinales americanas que se usaron con fines 
farmacéuticos para paliar muchas de las dolencias europeas a lo 
largo de los siglos xvii y xviii: nos referimos a plantas como la jala-
pa, la cañafístula, la ipecacuana y la quina, entre otras (Alfonso y 
Martínez, 2015).

Por otra parte, las transferencias de cultivos fueron igualmente 
determinantes para la economía y la sociedad de ambos conti-



52

Aprendizaje cultural a través de los objetos

nentes. Europa introdujo el azúcar en América (en las Antillas y 
en Brasil), los cereales y la proteína cárnica a través del ganado 
vacuno. El continente americano, en contrapartida, aportó una 
mayor variedad de productos alimenticios y de materias primas. 

Entre los cultivos procedentes del Nuevo Mundo que pudieron 
aclimatarse en Europa tenemos la batata, el frijol, el tomate, el 
pimiento y, especialmente, la patata y el maíz. Por otra parte, pro-
ductos como el tabaco y el cacao se abrieron paso al otro lado del 
Atlántico desde el siglo xvi sin posibilidad de aclimatarse al Viejo 
Continente. En cuanto a la flor de algodón, aunque se cultivó en 
algunas regiones del sur de España durante la Edad Moderna, lo 
cierto es que se trató de un cultivo muy marginal, por lo que ma-
yoritariamente se importaba desde las colonias americanas. 

En la mayoría de los casos citados, España actuó como puente 
en este proceso de introducción, adaptación y asimilación de los 
productos americanos para el resto de Europa. Puesto que Amé-
rica era considerada por parte de los europeos como un territorio 
inferior y primitivo, desde que se tuvo conocimiento de las nuevas 
especies alimenticias hasta que se asimilaron en la dieta europea 
pasaron décadas, incluso siglos, como ocurrió con el tomate o el 
maíz. Otros productos, en cambio, gozaron de mayor éxito des-
de finales del siglo xvi, como ocurrió con el pimiento, la judía, 
el chocolate o el pavo (Pérez, 2011), que gozaron de una rápida 
asimilación y extensión en las cocinas españolas y europeas. En el 
caso del algodón, la mayor productividad de la variante americana 
y la mejor calidad de sus fibras, convirtió a esta materia prima en 
uno de los productos más demandados en toda Europa.

Descripción

Mazorca de maíz: El maíz fue un alimento básico en las culturas 
precolombinas, especialmente en Mesoamérica y los Andes, donde 
tuvo un profundo significado tanto alimenticio como espiritual.

Estas sociedades desarrollaron métodos avanzados para su cul-
tivo, preparación y consumo, integrándolo de manera fundamen-
tal en su dieta y cultura. A nivel espiritual, el maíz jugó un papel 
central en las cosmovisiones precolombinas; por ejemplo, los azte-
cas creían que fue el dios Quetzalcóatl quien les enseñó a cultivar 
el maíz; y en la mitología maya, según su libro sagrado (el Popol 



53

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo

Vuh), el ser humano fue creado a partir de masa de maíz. Tanto las 
festividades religiosas como los calendarios agrícolas giraban en 
torno al cultivo del maíz. De este modo, se ofrecían mazorcas, tor-
tillas y atoles a los dioses para pedir buenas cosechas. Por tanto, el 
maíz no solo era un alimento, sino también un elemento esencial 
en la identidad y la estructura social de estas civilizaciones.

Este producto se introdujo en Europa a través de España a co-
mienzos del siglo xvi, si bien lo hizo como forraje para animales y 
como alimento básico entre las clases más populares, sobre todo 
del norte de nuestro país (Pérez, 2011). Su uso generalizado solo 
se produjo en el siglo xviii, después de que se superaran los prejui-
cios culturales sobre este cereal, considerado de segunda categoría 
frente al trigo. 

Los tratados científicos del siglo xvi ya introdujeron informa-
ción textual e ilustraciones sobre las diferentes variedades de este 
cereal (hasta un total de veintitrés), entre las que se encontraban 
la nigrum, album, spadiceum, aureum, violaceum, etc., tal y como apa-
rece descrito en la obra más importante de Jocobus Theodorus, 
Eicones plantarum (1590). 

La mazorca de nuestra maleta se correspondería con la varie-
dad nigrum, es decir, maíz negro, que se encuentra tanto en Mé-
xico como en Perú. Su color, que varía desde el negro al azul in-
tenso, proviene de las antocianinas, con importantes propiedades 
antioxidantes, que se concentran principalmente en la cáscara del 
grano y que indican su alto valor nutricional. En América se utili-
zaba para la elaboración de tortillas y atoles, pero también como 
bebida (la chicha morada de Perú). 

En España el maíz se utilizó principalmente para la elabora-
ción de pan, tal y como marcaba la tradición cerealista hispana, 
obviando las formas de preparación indígenas de las que se tenía, 
sin embargo, constancia por la multitud de relatos contenidos en 
las crónicas de Indias. Así lo ratifica Pérez Samper al afirmar que 
«en el proceso de introducción de los productos del Nuevo Mundo 
en la alimentación del Viejo Mundo, los españoles no prestaron 
demasiada atención a la milenaria experiencia indígena» (Pérez, 
2011, p. 90). Debido a su versatilidad, el maíz, base de la alimen-
tación azteca, servía para la preparación de tortillas que se relle-
naban con pescado o carne de ave, chile y diversas hierbas; con 
él preparaban también guisos, sopas, bebidas (como el atoli) y 
dulces (Sanfuentes, 2006). Sin embargo, en España, el maíz, co-



54

Aprendizaje cultural a través de los objetos

nocido como el trigo de Indias, quedó casi limitado a la elaboración 
de pan. 

Aunque se cultivó en Castilla y Andalucía, este cereal proce-
dente de América tuvo un fuerte arraigo en el norte, especialmen-
te entre el campesinado gallego y asturiano, ya desde mediados 
del s. xv, llegando a desbancar a otros cereales. 

Vaina de cacao. Se trata del fruto del árbol de cacao (Theobroma 
cacao), originario de América tropical. Crece en climas cálidos y 
húmedos, ya que precisa de temperaturas constantes que oscilan 
entre los 20 y 30º, por lo que se trata de un árbol muy delicado y 
difícil de aclimatar a otras latitudes. 

La vaina de cacao tiene una forma ovalada y su longitud varía 
entre los 15 y 30 cm, con un diámetro promedio de 8 a 12 cm. Su 
peso oscila entre los 200 g y 1kg, dependiendo de la variedad y 
las condiciones de cultivo. Posee una cáscara gruesa y rugosa, con 
crestas longitudinales, bastante dura y resistente. Su color varía en 
función de la etapa de madurez y la variedad del cacao; así, nos 
las podemos encontrar con un verde brillante, amarillas, naranjas, 
rojas o moradas. 

En su interior se encuentran los granos de cacao formando una 
especie de mazorca (entre treinta y cincuenta semillas, granos o 
nueces de cacao) y rodeados de una pulpa blanquecina, viscosa y 
comestible, también llamada mucílago. Los granos de cacao son 
también de forma ovalada y su tamaño es de 2 o 3 cm. Estas semi-
llas son la materia prima para la elaboración del chocolate y otros 
productos derivados, tales como la manteca de cacao o el cacao 
en polvo. 

Las semillas se fermentan junto con la pulpa; tras el proceso 
de fermentación, estos granos se dejan secar al sol para reducir la 
humedad y eliminar los ácidos; posteriormente se tuestan, lo que 
permite separar la cáscara del grano, además de mejorar su sabor 
y aroma. Finalmente, se produce la molienda, proceso mediante el 
cual se trituran los granos tostados para obtener la pasta de cacao.

El cacao ocupó un papel fundamental en las culturas preco-
lombinas de Mesoamérica, especialmente entre los mayas y los 
aztecas. Más allá de su consideración como alimento, era un sím-
bolo de riqueza y poder, puesto que se usó como moneda valiosa 
en algunas transacciones económicas y era considerado como sím-
bolo de estatus social. También poseía un componente sagrado ya 



55

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo

que, por ejemplo, en la cultura azteca, el cacao era considerado 
un regalo del dios Quetzalcóatl otorgado para beneficio de la hu-
manidad. Se utilizaba en ceremonias religiosas como ofrenda a 
los dioses para conseguir prosperidad y fertilidad, en bodas como 
signo de unión y compromiso, y en pactos de carácter político. 

Se consumía preferentemente en forma de bebida espumosa 
a base de mezclar la pasta de cacao con agua y otros ingredientes 
como chile (que le daba un toque picante que realzaba el sabor 
de la bebida), achiote (que le proporcionaba un color rojizo muy 
adecuado para las ceremonias religiosas), vainilla (para propor-
cionar aroma), maíz molido, miel o hierbas. En el caso de la cul-
tura maya, el cacao se mezclaba con masa de maíz con el fin de 
obtener una bebida más espesa y con un alto valor energético y 
nutritivo. 

Al igual que ocurrirá más tarde en Europa, en América el cacao 
no era consumido por las clases bajas, sino que era un alimento 
restringido a las élites sociales, es decir, era una bebida exclusiva 
de nobles, sacerdotes y guerreros que rara vez era consumida por 
el pueblo. 

Se trataba de una bebida amarga, ya que el azúcar no formaba 
parte de la dieta de las civilizaciones precolombinas. Al llegar a 
Europa sí se extendería su uso edulcorado. ¿Cómo fue esa intro-
ducción en Europa, de nuevo, a través de España? Si bien otros 
productos como el maíz o el tomate sufrieron ciertas reticencias 
para ser incorporados en la dieta de los españoles, no ocurrió así 
con el chocolate, que se convirtió desde muy pronto en una be-
bida muy valorada por las clases más acomodadas. Considerada 
como exquisita además de saludable, remedio para algunos acha-
ques y signo de poder, el chocolate gozó de un éxito inmediato. 

Esta bebida se convirtió en la protagonista de las reuniones so-
ciales, en obsequio lujoso para agasajar a los invitados, por lo que 
alcanzó una importante significación social; de hecho, se puede 
decir que fue la bebida de sociabilidad por excelencia en los siglos 
modernos, especialmente en el siglo xviii (Pérez, 2011).

Flor de algodón. La planta de algodón es una especie arbustiva de 
gran importancia económica y cultural debido a las fibras que 
produce, utilizadas principalmente para producir tejidos. Esta 
planta produce una flor, generalmente de color blanco o amarillo, 
que cuando cae da lugar a un capullo, que es el que contiene las 



56

Aprendizaje cultural a través de los objetos

preciadas fibras de algodón. Cuando el capullo está maduro, se 
abre exponiendo las fibras blancas o de color crema que rodean 
las semillas, tal y como podemos observar en el que contiene la 
maleta. 

Esta planta, en sus diferentes variedades, es originaria de Amé-
rica, África y Asia (India). En Europa se introdujo desde Oriente 
durante la Edad Media gracias a los contactos con el mundo árabe 
y asiático.  

De este modo, España conocía esta fibra vegetal desde el perio-
do de ocupación musulmana, siendo en las regiones cálidas del 
sur (Sevilla, Cádiz y Córdoba) y el levante donde se concentró el 
cultivo de la planta de algodón en nuestro país. Sin embargo, el 
contacto con el algodón americano abrió mayores oportunidades 
de producción y comercio de tejidos, puesto que permitió acceder 
a variedades de algodón más productivas y a fibras de mayor ca-
lidad que las asiáticas, como, por ejemplo, la Gossypium hirsutum.

La llegada del algodón americano permitió el desarrollo de 
una importante industria textil en algunas zonas de España, como 
Cataluña, que acabaría convirtiéndose en un importante centro 
manufacturero durante la Edad Moderna (Thomson, 2008). Las 
telas de algodón producidas con fibras americanas comenzaron a 
competir con la lana y el lino tradicionales en España. 

En la América precolombina el cultivo de algodón fue una acti-
vidad de gran importancia para las comunidades indígenas, tanto 
en Mesoamérica como en la región andina, donde se desarrolla-
ron tecnologías avanzadas de tejido y teñido que impactaron en 
sus sistemas sociales, religiosos y comerciales.

En estas sociedades el algodón no solo tuvo un fin práctico, 
centrado en la confección de tejidos —como las famosas mantas 
andinas—, sino que también hemos de destacar su función eco-
nómica, ya que para los mexicas, por ejemplo, fue un elemento 
esencial del sistema tributario: las provincias sometidas al Impe-
rio mexica debían entregar mantas de algodón (quachtli) como 
tributo. 



57

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo

No podemos olvidar tampoco su significación simbólica y re-
ligiosa. En Mesoamérica estaba asociado a la diosa azteca Tlazol-
téotl, a quien se le atribuía la invención del tejido y el bordado. De 
hecho, en el Códice Borgia aparece representada con su tocado de 
algodón y dos husos con sus malacates para hilar algodón. En los 
Andes, los textiles de algodón tenían un significado ritual y mu-
chas veces se combinaban con lana de alpaca o vicuña para crear 
complejas piezas tejidas con diseños simbólicos.

También poseía una importante significación social. Así, por 
ejemplo, las élites mayas y mexicas usaban ropa de algodón deco-
rada con tintes naturales, como el carmín de la cochinilla y el añil, 
mientras que las clases populares utilizaban fibras de maguey o 
henequén.

Propuesta didáctica

El arte europeo de la Edad Moderna representó en muchas oca-
siones los productos alimenticios (de origen vegetal y animal) 
procedentes de América, por lo que estas fuentes visuales pue-
den convertirse en un documento esencial para el conocimien-
to de este fenómeno de introducción y asimilación de dichos 
productos en la vida cotidiana de los habitantes de Europa. 

	Î Aquí te presentamos una imagen. Se trata de una pintura al 
óleo sobre tela realizada por un pintor italiano del siglo xvi. 
El título del cuadro es Verano, y en la propia pintura aparece 
el nombre del artista y la fecha en que se realizó la obra. ¿Eres 
capaz de encontrar estos datos?

Una vez localizados, busca información sobre el pintor y su 
obra e identifica qué producto llegado de América aparece re-
presentado en la pintura.

Por último, selecciona dos pinturas más del mismo artista y 
trata de identificar en las mismas otros productos llegados del 
Nuevo Mundo.



58

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 5.4.  Arcimboldo, G. (1563). 

Summer. Kunsthistorisches Museum, Viena.

Para ampliar información sobre este tema, puedes consultar la siguiente obra: Quintanar 
Cabello, V. (2021). La llegada y adaptación de alimentos americanos en Europa y su reflejo en 
el arte europeo de la Edad Moderna. [Tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid]. 

https://hdl.handle.net/20.500.14352/3446

	Î En esta actividad te presentamos dos textos de sendos escritores 
españoles, cronistas de Indias, en los que describen la planta de 
maíz y disertan sobre su importancia en el mundo americano.

Estas obras son documentos históricos excepcionales ya que 
narran episodios del descubrimiento, la exploración, la con-
quista y la colonización de aquellas tierras en el mismo mo-
mento en que se produjeron.

Lee detenidamente los textos y responde a las cuestiones 
que se plantean a continuación:

https://hdl.handle.net/20.500.14352/3446


59

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo

1.	 Francisco López de Gómara, Historia de las Indias y conquista 
de México (1552):

Es, en fin, el maíz cosa muy buena y que no lo dejarán los indios 
por el trigo, según tengo entendido. Las causas que dan son gran-
des, y son estas: que están hechos a este pan, y se hallan bien con 
él; que les sirve el maíz de pan y vino; que multiplica más que 
trigo, que se cría con menos peligros que trigo, así de agua y sol 
como de aves y bestias; que se hace más sin trabajo, pues un hom-
bre solo siembra y coge más maíz que un hombre y dos bestias 
trigo (López de Gómara, 1552/1852, p. 289).

2.	 José Acosta, Historia natural y moral de las Indias (1590):

En fin, repartió el Creador a todas partes su gobierno: a este orbe 
dio el trigo, que es el principal sustento de los hombres: a aquel 
de Indias dio el maíz, que tras el trigo tiene el segundo lugar, para 
sustento de hombres y animales (Acosta, 1590/1792, p. 226).

a)	 ¿Qué cuestión se aborda en ambos textos? Explícala 
brevemente apoyándote en el texto de la ficha. ¿Qué 
criterios ideológicos sobre el descubrimiento subyacen en am-
bos textos?

b)	En el primer texto se dice que el maíz les sirve de «pan y 
vino». Investiga sobre el uso del maíz como bebida; com-
prueba si continúa elaborándose en la actualidad y si en Eu-
ropa ha trascendido esa forma de consumir este cereal.

c)	 Otros cronistas del siglo xvi que recogieron en sus escritos 
las descripciones, virtudes y beneficios del maíz fueron 
Gonzalo Fernández de Oviedo y Cieza de León. Realiza 
una breve reseña biográfica de cada uno de ellos (no más 
de cinco líneas).

	Î Te dejamos los siguientes enlaces a sus obras para que localices 
los fragmentos que dedican a este cereal americano. Realiza 
una lectura de dichos fragmentos y haz un resumen de los as-
pectos más destacados que se comentan. Esta tarea pretende 
ofrecer una aproximación a las fuentes históricas primarias con 
el fin de que os introduzcáis en el método de trabajo de los 
historiadores e historiadoras.



60

Aprendizaje cultural a través de los objetos

•	 Fernández de Oviedo, G. (1535). Historia General de las 
Indias. (Libro VII, capítulo I, pp. 263-268). https://www.
cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-
de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-
parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm

•	 Acosta, J. (1590). Historia natural y moral de las Indias. 
(Libro IV, capítulo XVI). https://www.biblioteca.org.ar/
libros/71367.pdf

•	 En esta actividad se propone la visualización de un vídeo 
en el que se narra brevemente la historia del chocolate. 
El enlace es el siguiente: https://www.youtube.com/
watch?v=943kC6XHUq8

En él se hace mención a distintas cuestiones de interés que, 
como podrás comprobar, se sintetizan en los siguientes ítems:

•	 El papel que jugó el chocolate en las culturas precolombinas 
(Mesoamérica), de donde es originario.

•	 La llegada del chocolate a Europa en el siglo xvi. Su consumo 
en la sociedad europea durante la Edad Moderna (ss. xvi-
xviii).

•	 Relación entre su producción en grandes plantaciones 
sudamericanas y la mano de obra esclava africana y caribeña 
durante la Edad Moderna.

•	 La producción de cacao en Europa a partir del s. xix. Nuevas 
formas de preparación y consumo del chocolate (cacao en 
polvo y sus variedades), y generalización de su consumo en 
el s. xx (panorama actual de la producción y consumo del 
chocolate en el mundo).

•	 El cacao africano y la violación de los derechos humanos.
•	 El chocolate en la publicidad. 

	Î Te proponemos que elijas uno de los temas citados y que rea-
lices un pequeño ensayo crítico (de tres a cinco páginas). Esta 
modalidad consiste en crear un texto de carácter expositivo-ar-
gumentativo en el que el autor/a expone y a la vez analiza, 
reflexiona, evalúa e interpreta un tema concreto.  

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
https://www.biblioteca.org.ar/libros/71367.pdf
https://www.biblioteca.org.ar/libros/71367.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=943kC6XHUq8
https://www.youtube.com/watch?v=943kC6XHUq8


61

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo

Bibliografía

Alfonso Mola, M., y Martínez Shaw, C. (2016). Historia Moderna: Europa, 
África, Asia y América. UNED.

Pérez Samper, M. A. (2011). La vida cotidiana. En A. Floristán (Ed.), His-
toria de España en la Edad Moderna (pp. 79-102). Ariel.

Quintanar Cabello, V. (2021). La llegada y adaptación de alimentos ameri-
canos en Europa y su reflejo en el arte europeo de la Edad Moderna. [Tesis 
doctoral. Universidad Complutense de Madrid].

Sanfuentes Echeverría, O. (2006). Europa y su percepción del Nuevo 
Mundo a través de las especies comestibles y los espacios americanos 
en el siglo xvi. Historia, 39(2), 531-556.

Thomson, J. K. J. (2008). La política del algodón en la España del siglo 
xviii. Revista de historia industrial, 36, 15-44.





63

6. Elevándose a las alturas.  
La plumaria en América

Gemma Muñoz García

Universidad Complutense de Madrid



64

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 6.1.  Tocado de diversas plumas de aves. 

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat.  Arqueología y 
Didáctica del Patrimonio.



65

6. Elevándose a las alturas

Relación geográfica y temporal 

El arte plumario o plumaria designa los objetos elaborados a par-
tir de plumas de aves empleados por pueblos indígenas de dis-
tintos lugares del mundo, siendo característica su producción en 
América. Su uso se presenta en adornos corporales (penachos, 
brazaletes, pendientes, collares), indumentaria (faldellines, pec-
torales, mantas) y se extendieron a otros elementos de la cultura 
material como armas, recipientes, hamacas, instrumentos musi-
cales o abanicos (Ferraro y Hussak van Velthem, 1980). La pre-
sencia de la plumaria en América se extiende a lo largo y ancho 
del continente. Igual sucede con su extensión temporal, que es 
anterior a las fuentes históricas conservadas desde el inicio de la 
conquista. Sin embargo, existen numerosas particularidades en 
sus tipologías, formas, usos y funciones dependiendo de las dis-
tintas especies de aves de cada hábitat, el mayor o menor acceso 
a las mismas y el desarrollo o no de una producción de plumaria 
especializada que exigiera un tintado, recorte o anudado concreto. 
Su función suele estar asociada al prestigio o al poder de su por-
tador, ya sea desde un punto de vista político, social o simbólico. 
Suelen ser empleados en ritos, danzas y ceremonias, muchas de 
ellas vinculadas con momentos esenciales del ciclo vital. Particu-
larizamos cuatro ejemplos a través de distintas áreas y ecosistemas 
culturales que responden a distintos niveles de complejidad social. 
Mesoamérica y área andina (estados); y Este, Grandes Llanuras de 
Norteamérica y Amazonía (tribus). 

Tras la llegada de Cristóbal Colón a América en 1492, se inicia 
el envío a España de objetos curiosos a ojos europeos que permi-
tirían que los Reyes Católicos y posteriormente Felipe II, Carlos V 
y sus respectivas cortes conocieran aspectos culturales de los habi-
tantes de las nuevas tierras alcanzadas. Entre estos, se encontraban 
los enviados por Hernán Cortés a Carlos V en el primer cuarto del 
siglo xvi. Seguramente llamaron mucho la atención los objetos de 
plumaria mexica, como penachos o indumentarias, en ocasiones 
con apliques o detalles de oro. De la importancia de esta expresión 
artística, además de en los propios objetos, conservamos registro 
en los inventarios que fueron enviados a Europa y en los códi-
ces indígenas, donde aparecen distintos objetos pintados, como 
abanicos, y se aprecian las enseñanzas de oficios que pasaban de 
padres a hijos, destacando el del tratamiento de las plumas (Códi-



66

Aprendizaje cultural a través de los objetos

ce Mendoza, 2003, 70r). Muchos de estos objetos de plumaria no 
se han conservado o se dispersaron por distintas cortes europeas 
(como el supuesto penacho de Moctezuma conservado en el Welt-
museum de Viena). La mayoría fueron regalos de Moctezuma u 
objetos obtenidos como botín de guerra en la toma de Tenochtit-
lán, enviados hacia 1522 (Cabello, 1994). La importancia de estos 
objetos entronca con las creencias del pueblo mexica, en las que 
una de sus divinidades más importantes es Quetzalcoatl ‘serpiente 
de plumas de quetzal’, cuyo nombre refiere a los quetzales (ave 
sagrada en Mesoamérica que habita en lugares selváticos y cuyas 
plumas eran empleadas para producciones artísticas). Como fruto 
del sincretismo tras el contacto, vieron la luz distintas manifes-
taciones de arte plumario, como los cuadros devocionales o las 
mitras (como la conservada en la actualidad en El Escorial, que 
incorpora escenas de la pasión y la resurrección de Cristo realiza-
das en mosaico de plumas de aves exóticas). 

Al norte, en los actuales Estados Unidos y Canadá, hubo un 
destacado uso del arte plumario en distintas áreas como el Sures-
te. Aquí aparece registrado desde 1540 su uso, cuando los cronis-
tas de Hernando de Soto narraron el encuentro con Tuscaloosa, 
jefe de los indios mobile, y describieron que este llevaba adornos de 
plumas en sus pies, en mantos o en tocados (Levine, 1991). Otras 
tribus nativas como los cherokees emplearon plumas de águila en 
danzas rituales como objeto distintivo. En las Grandes Llanuras 
destacan grupos como los cheyenne, los sioux o los blackfoot. En 
esta área son característicos los war bonnets a modo de tocados de 
guerra (Conn y Douglas, 1956), que están documentados desde 
el primer tercio del siglo xviii. Estos adquirían distintas formas y 
colores en función de la cultura que los producía y de la función 
o el momento para el que eran empleados y por quién. Los iden-
tificamos fácilmente con los que llevaban los grandes jefes de las 
tribus de las Grandes Llanuras, como Toro Sentado, o especialistas 
religiosos, como Alce Negro.

Un tercer ejemplo sería el área andina. Para los incas y algunas 
culturas preincaicas, tanto las aves como sus plumas tenían tam-
bién significado simbólico. Había especialistas que se dedicaban 
al tratamiento de las plumas, como en el caso mexica. Pero ade-
más, había mujeres que criaban a las aves para tejidos de pluma. 
Guamán Poma de Ayala, cronista indígena que vivió entre los si-
glos xvi y xvii, relata cómo los jóvenes tenían que cazar los pájaros 



67

6. Elevándose a las alturas

(gansos, perdices y patos) como tributo a los incas. Uno de los 
atributos que distinguía precisamente al inca y que se empleaba 
en rituales era un madero del que cuelgan cintas y espejos de colo-
res, y que estaba coronado con plumas y cascabeles. Era utilizado 
en distintos contextos, pero destaca su especial empleo como vara 
e insignia real que portaba solo el inca (Ortiz, 2012).

En último lugar, el área amazónica. Ofrece la que seguramente 
sea la asociación más común del arte en pluma en el continente. 
La cuenca del Amazonas se encuentra en parte de las actuales Bra-
sil, Perú, Ecuador, Colombia, Venezuela, Bolivia, Surinam, Gu-
yana y Guayana Francesa. Se trata de un ecosistema cubierto por 
una densa alfombra vegetal regada por el río Amazonas, cuya red 
fluvial está unida a la del Orinoco. Las constantes precipitaciones 
generan una selva primaria con árboles desde 25 a 40 m de altura 
y una selva secundaria, poblada por plantas cuya descomposición 
forma el humus que cubre el suelo y produce el sotobosque (Vare-
la, 1993). Gran parte de la cuenca amazónica fue explorada entre 
1532 y 1639, siendo determinante la contribución de Francisco de 
Orellana en 1542 al descubrir a ojos europeos el Amazonas. Tras 
las misiones jesuitas y franciscanas entre 1639 y 1769, y una vez 
declaradas las independencias de los distintos países, comenzará 
un periodo de ocupaciones de zonas selváticas para cultivar coca 
y café e intensificar la explotación ganadera. Le seguirán la explo-
tación de recursos naturales como la madera y el caucho, la defo-
restación mecanizada masiva y, ya en el último tercio del siglo xx, 
el hallazgo de yacimientos petrolíferos, cuya explotación tiene un 
impacto medioambiental muy negativo que ha deteriorado alar-
mantemente la cuenca amazónica y la vida de los pueblos que allí 
se asentaban. Protagonistas de este arte en pluma en la Amazonía 
son los cholón, jíbaros, yanomamis, mundurukú o los karaja. 

Descripción  

La plumaria amazónica ejemplifica una gran producción de ob-
jetos realizados con este material. Su representatividad nace de la 
diversidad de técnicas, formas y colorido. El arte plumario es com-
puesto, pues debe combinarse con otros materiales como semillas, 
conchas, élitros de coleóptero, fibras vegetales, cañas o caracoles. 
Además, la forma de las plumas se modifica mediante el recortado 



68

Aprendizaje cultural a través de los objetos

para conseguir distintos modelos por medio del despuntado, esco-
tado, talla en dientes de sierra, hilera de plumas o emplumado en 
roseta, entre otros. Es importante el tipo de ensamblaje o amarre 
para adherirse al soporte en cuestión, generalmente realizado con 
fibras vegetales anudadas de distinta forma. Y para fijar la pluma 
a un soporte se hacía mediante el encolado, empleando sustancias 
adhesivas como resinas o colas. Generalmente daba como resulta-
do el mosaico de plumas, el emplumado sobre piel o el armiñado 
(encolado en plumón blanco) (Varela, 1993). 

Las principales aves empleadas en plumaria en el Amazonas 
son el tucán y el guacamayo.  Los colores más habituales del plu-
maje son el amarillo, rojo, azul, negro y blanco. Así, los distintos 
grupos culturales seleccionaron las plumas en función de su rique-
za cromática y su morfología. Estas aves estaban vinculadas a las 
creencias míticas y sobrenaturales. Por ello, las distintas sociedades 
que las empleaban respetaban mucho al animal, procurando da-
ñarle lo menos posible, hecho que llevó a practicar la cría de deter-
minadas aves para aumentar su producción de plumas sin generar 
un impacto negativo en las poblaciones de especies. Las tipologías 
de objetos más habituales que podemos encontrar en esta área son 
tocados, adornos para el cabello, pendientes, collares, brazaletes, 
mantas, pectorales, faldellines, bastones o lanzas ceremoniales. 

Propuesta didáctica

La actividad se desarrolla en una sesión de tres horas de dura-
ción en el aula. Se emplean metodologías activas como la gami-
ficación colaborativa, el debate y la realización de objetos con 
plumas, facilitando a través de la manipulación la inclusión. 

1.ª FASE (30 minutos):

En el aula se proyecta un mapa físico de América en el que 
aparecen localizados los principales accidentes geográficos del 
continente: ríos, océanos, cordilleras, etc. El o la docente hace 
una breve introducción, cuyo objetivo es poner de relieve la 
diversidad de ecosistemas presentes y la capacidad adaptativa 



69

6. Elevándose a las alturas

que desarrollaron las poblaciones amerindias (duración: quin-
ce minutos). Se podría sustituir por un visionado del área en 
Google Earth.

En los siguientes quince minutos se presentará un mapa fí-
sico mudo de América adherido a un soporte vertical tipo ca-
ballete que estará tapado. Se repartirá a cada alumno y alumna 
una etiqueta que señala el nombre de un espacio geográfico 
destacado del continente con su imagen correspondiente (ríos, 
cordilleras montañosas, selvas, océanos, etc., incorporando, 
además, elementos destacados de su flora y fauna), y un sis-
tema de adherencia de velcro. Se destapa el mapa. Por turnos, 
tendrán diez minutos para colocar cada uno su etiqueta y cinco 
minutos para poner en común el resultado y dar por válido el 
ejercicio. El objetivo es fomentar la observación en torno al 
espacio geográfico americano e identificar su biodiversidad.

2.ª FASE (30 minutos):

Se hace una breve lluvia de ideas como punto de partida para 
abrir un debate en torno a qué es el arte. El o la docente debe 
confrontar ideas asentadas respecto a que las mal llamadas artes 
menores o artesanías no son arte porque se vinculan con el arte 
útil, a que el anonimato del artista determina que una obra no 
se considere arte, al papel de la resignificación del patrimonio, al 
arte como fenómeno que contribuye a la configuración de iden-
tidades y su papel social, etc. A los quince minutos más o menos 
de iniciada la fase, se facilitarán imágenes que representan artes 
de pueblos indígenas, como cestería, plumaria, elaboración de 
códices, cerámica y orfebrería, así como de comunidades indí-
genas produciendo y empleando esos objetos, y se incorporan 
estas imágenes al debate. El objetivo es acercarse a otras formas 
de expresión artística, entender su diversidad y valor cultural.

3.ª FASE (120 minutos):

El grupo se desplaza hacia otro espacio del aula en el que se 
han distribuido las mesas de manera que se pueda trabajar en 
grupos de unos cuatro o cinco alumnos. Se proyecta un vídeo 



70

Aprendizaje cultural a través de los objetos

sobre el Amazonas y su biodiversidad (un ejemplo podría ser el 
siguiente vídeo, con una duración de 12 minutos y 40 ssegun-
dos) https://youtu.be/z7_F_DhkaKo 

Cada grupo tendrá disponible plumas sintéticas de distinto 
tamaño y color (rojo, azul, amarillo, negro y verde, propias de 
aves amazónicas como el tucán y el guacamayo), fibras vege-
tales, semillas y conchas, réplicas de colmillos de caimán rea-
lizadas con resina y réplicas de élitros de coleóptero realizados 
también con resina.

El o la docente explicará en quince minutos los tipos de aves 
amazónicas, su colorido y de qué parte del ave se obtienen. Se ex-
plican también las distintas formas que pueden tener las plumas 
y tipos de recorte, la manera en que se anudan, etc. y se entregan 
fotocopias de estas tipologías contenidas en la publicación de 
Carmen Verela (1993). Finalmente se explicará la función que la 
plumaria tenía en el Amazonas y se pondrán ejemplos de otras 
áreas del continente en las que también se emplearon. 

Cada uno de los grupos tendrá como consigna crear un obje-
to: brazalete, collar, pendientes, penacho, etc. Tendrán una hora 
para hacerlo. 

Los últimos treinta minutos serán para que cada grupo ex-
ponga las obras, analice la funcionalidad de los objetos, etc. 
Para concluir, se plantearán las dificultades encontradas.

Bibliografía

Cabello, P. (1994). De las antiguas colecciones americanas al actual Mu-
seo de América. Boletín de la Anabad, 44(4), 177-202.

Códice Mendoza. (2012). https://www.codicemendoza.inah.gob.mx/inicio.
php

Conn, R. G., y Douglas, F. H. (1956). War Bonnets. Denver Art Museum: 
Department of Indian Art.

Ferraro, S., y Hussak, L. (1980). Introduction in Brazilian Idian Feather Art. 
National Museum of Natural History; Smithsonian Institution of 
Washington.

Levine, V. L. (1991). Feathers in Southeast American Indian Ceremo
nialism. Expedition Magazine, 33(2), 3-11.

Ortiz, A. (2012). Mitologías andinas. Trotta. 
Varela Torrecilla, C. (1993). Catálogo de Arte Plumario Amazónico. Museo 

de América. Ministerio de Cultura de España.

https://youtu.be/z7_F_DhkaKo
https://www.codicemendoza.inah.gob.mx/inicio.php
https://www.codicemendoza.inah.gob.mx/inicio.php


71

7. Instrumentos musicales 
prehispánicos.  
Caracola marina, ocarina 
antropomorfa con cuatro 
agujeros de digitación, 
silbato zoomorfo (ave), 
flauta de caña maya

Julio Antonio García Ruda

Universidad de Granada (Campus de Ceuta)



72

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 7.1.  Caracola marina. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje».  

N.º de referencia: tipo B. Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada 
en Arqueodidat. Arqueología y Didáctica del Patrimonio.

Figura 7.2.  Ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitación  
y silbato zoomorfo (ave). 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueología y 
Didáctica del Patrimonio.

Figura 7.3.  Flauta de caña maya. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueología y 
Didáctica del Patrimonio.



73

7. Instrumentos musicales prehispánicos

Relación geográfica, temporal y cultural 

Caracola marina. La caracola marina fue utilizada como instru-
mento de viento desde tiempos precolombinos en distintas cultu-
ras de América. Su uso se documenta desde el Periodo Preclásico 
(2500 a. C.-150 d. C.), manteniéndose relevante en el Clásico y 
el Posclásico. Su función era musical, ritual, militar y simbólica 
en diversas civilizaciones, desde Mesoamérica hasta los Andes, 
con hallazgos arqueológicos en ciudades ceremoniales, templos 
y tumbas de élite.

Como instrumento prehispánico tuvo una amplia distribución 
geográfica. En la región maya, su uso se documenta en los actuales 
México, Guatemala, Belice, Honduras y El Salvador, con hallazgos 
en ciudades como Tikal, Copán, Palenque, Calakmul y Chichén 
Itzá, donde se utilizaban en rituales agrícolas y ceremonias fune-
rarias. En el centro de México, los aztecas la llamaban atecocolli, y 
se han encontrado ejemplares en el Templo Mayor de Tenochtit-
lán.  En el actual territorio de Colombia, los muiscas utilizaban 
la caracola en festivales y ceremonias dedicadas a sus deidades. 
Destaca su presencia en la laguna de Guatavita, así como en los 
templos de Bacatá (Bogotá), Tunja y Sogamoso. En los Andes, la 
cultura inca empleaba la caracola, conocida como pututu, en ritua-
les y sistemas de comunicación en el Imperio inca, con hallazgos 
en Machu Picchu, el Qhapaq Ñan, la isla del Sol en el lago Titi-
caca y Tomebamba (Cuenca, Ecuador). Su uso estaba relacionado 
con festivales solares y ceremonias acuáticas. Además de su papel 
ritual, desempeñó un papel fundamental en la comunicación a 
larga distancia y en el ámbito bélico. Su potente sonido era uti-
lizado para transmitir señales en contextos de guerra, coordinar 
movimientos de tropas o alertar sobre ataques inminentes. Esta 
distribución geográfica evidencia la importancia de la caracola 
como instrumento ritual, militar y de comunicación en diversas 
civilizaciones prehispánicas.

Ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitación. Las ocarinas 
prehispánicas fueron instrumentos musicales aerófonos utiliza-
dos en diversas regiones de Mesoamérica y Sudamérica desde el 
Periodo Preclásico (2500 a. C.-150 d. C.). Su presencia se ha regis-
trado en un amplio territorio que abarca desde México hasta los 
Andes, con hallazgos significativos en centros ceremoniales mayas 



74

Aprendizaje cultural a través de los objetos

como Tikal, Palenque, Copán y Jaina, donde eran elaboradas en 
cerámica con figuras de animales y deidades y utilizadas en ritua-
les religiosos. En México central, las empleaban en festividades y 
eventos sagrados en ciudades como Tenochtitlán, Texcoco y Tla-
copan, mientras que los zapotecas y mixtecas en Monte Albán y 
Mitla las incorporaban en entierros de élite y ceremonias rituales. 
En Sudamérica, los muiscas de Colombia fabricaban ocarinas de 
barro para sus prácticas espirituales, y en los Andes, los incas pro-
ducían versiones de cerámica, encontradas en sitios como Machu 
Picchu, el Cuzco y la isla del Sol en el lago Titicaca, lo que reafir-
ma su importancia en la música ritual y la identidad cultural de 
estas civilizaciones.

Una de las manifestaciones más refinadas de este instrumento 
proviene de la cultura tumaco-la tolita, que se desarrolló entre el 
500 a. C. y el 500 d. C. en la región costera del suroeste de Co-
lombia. Estas ocarinas destacan por su meticulosa elaboración en 
cerámica, con representaciones de figuras humanas, aves, jaguares 
y otros seres simbólicos, muchas veces adornadas con incisiones y 
relieves ornamentales. Además de su uso como instrumento mu-
sical, estas piezas cumplían una función espiritual, ya que sus me-
lodías probablemente formaban parte de ceremonias en las que 
se buscaba la conexión con lo divino. Su diseño incluía emboca-
duras similares a las de una flauta de pico y orificios estratégica-
mente dispuestos que permitían interpretar diferentes escalas mu-
sicales. En Mesoamérica, por ejemplo, las huilacapiztli o tortolitas 
podían producir entre dos y quince sonidos, dependiendo de su 
estructura. Estas características resaltan el valor artístico y ritual 
de las ocarinas prehispánicas, cuya música se integraba en danzas, 
celebraciones y expresiones simbólicas vinculadas a la naturaleza 
y lo sagrado.

Silbato zoomorfo de cerámica en forma de ave (cóndor). Los silbatos 
prehispánicos fueron instrumentos de viento fundamentales en 
las culturas de Mesoamérica y en Sudamérica, elaborados princi-
palmente en cerámica, hueso y piedra. Durante el Preclásico (2500 
a. C.-150 d. C.), paralelo al auge de la cerámica, comenzaron a 
elaborarse silbatos y flautas con pequeños orificios. El desarrollo 
de estos instrumentos musicales ocurrió al mismo tiempo que la 
construcción de los primeros centros ceremoniales. Su diseño y 
construcción reflejan un alto nivel de destreza artesanal, así como 



75

7. Instrumentos musicales prehispánicos

una fuerte conexión con la naturaleza y las creencias religiosas de 
los pueblos precolombinos. Morfológicamente, adoptaban formas 
zoomorfas y antropomorfas, por lo que representaban animales 
como jaguares, aves y perros, además de figuras humanas. Su uso 
trascendía la simple producción de sonido, pues tenían una fun-
ción simbólica y ritual. Un ejemplo notable son los silbatos de la 
muerte de la cultura mexica, cuyo sonido estridente se cree que 
tenía connotaciones ceremoniales y bélicas.

El uso de estos instrumentos se extendió a diversos contextos, 
desde ceremonias religiosas y rituales funerarios hasta activida-
des cotidianas. Los cronistas coloniales registraron su presencia en 
eventos religiosos donde se tocaban múltiples silbatos de mane-
ra simultánea, generando una atmósfera sonora particular. Tam-
bién se ha sugerido que estos silbatos eran utilizados para imitar 
sonidos de la fauna local, lo que los convertía en herramientas 
útiles para la caza y la comunicación en la naturaleza. En cuanto 
a estilos regionales, los silbatos taironas, pequeños y de arcilla ne-
gra, producían sonidos agudos; mientras que los silbatos del Sinú, 
hechos de arcilla blancuzca, eran más grandes y mostraban un 
acabado refinado con representaciones de aves. Su diseño no solo 
evidenciaba un refinamiento estético, sino que también reflejaba 
el esfuerzo de estas culturas por integrar la música con su cosmo-
visión y el entorno natural, consolidando la relación entre el arte 
sonoro y la espiritualidad indígena.

Flauta vertical de caña con seis agujeros tonales de la cultura maya. 
La flauta de caña fue utilizada por los mayas desde el Preclásico 
(2000 a. C.-250 d. C.), aunque hay más evidencia arqueológica de 
su uso en el Clásico (250-900 d. C.), como el caso expuesto que 
podría fecharse entre el 600-900 d. C. Los hallazgos de flautas 
mayas en el sureste de México sugieren que estos instrumentos 
eran parte fundamental de los rituales y ceremonias. Las flautas 
mayas eran cilíndricas y estaban fabricadas con caña de río o bam-
bú, que tienen una estructura interna hueca natural, y podían te-
ner entre tres y seis agujeros tonales o de digitación. Otras versio-
nes más elaboradas estaban hechas de cerámica o incluso hueso, 
utilizadas principalmente en rituales. Su uso cultural abarca desde 
celebraciones festivas en los que acompaña a la danza y la narra-
ción de mitos hasta rituales de sanación y prácticas espirituales. 
También se ha constatado su uso en ceremonias: en Chichen Itzá, 



76

Aprendizaje cultural a través de los objetos

se han encontrado representaciones de músicos tocando flautas en 
procesiones y eventos ceremoniales.

Descripción

•	 Caracola marina: Instrumento aerófono elaborado a partir de 
conchas de moluscos marinos como el Strombus gigas, modi-
ficado mediante la perforación de un orificio en el ápice para 
permitir su ejecución. 

•	 Ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitación: Re-
producción de instrumento musical aerófono. Ocarina de ce-
rámica, antropomorfa, masculina, vestida de pie y con brazos 
extendidos y tocado en la cabeza. Boquilla instrumental en la 
cabeza y cuatro orificios digitales.

•	 Silbato zoomorfo de cerámica en forma de ave (cóndor): Réplica 
en cerámica de silbato simple zoomorfo en forma de ave (cón-
dor) con alas extendidas. 

•	 Flauta vertical de caña con seis agujeros tonales de la cultura 
maya: Réplica de flauta maya de caña vertical con seis agujeros 
de digitación.

Propuesta didáctica

	Î Actividad (lectura, debate, comentario de texto, trabajo de in-
vestigación, audición musical):

•	 Presentación y manipulación de los instrumentos musicales.
•	 Lectura y debate sobre la relación geográfica, temporal y 

cultural de los cuatro instrumentos.
•	 Audición del ejemplo: Caracola y su sonido. https://www.

youtube.com/watch?v=Bjp8aFp-Kag

https://www.youtube.com/watch?v=Bjp8aFp-Kag
https://www.youtube.com/watch?v=Bjp8aFp-Kag


77

7. Instrumentos musicales prehispánicos

Figura 7.4.  Xochipilli, dios de la música en procesión. 

Detalle del Códice Magliabechi (Escobar, 1985, p. 41).

•	 Audición de la ejecución de la ocarina tairona. https://www.
youtube.com/watch?v=fVf6XFojhdA 

•	 Visita a la web de silbatos de la mediateca del Instituto 
de Antropología e Historia de México (INAH). https://
mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/search/
catch_all_fields_mt%3A%28silbatos%29

•	 Audición de la ejecución de diferentes silbatos. https://www.
youtube.com/watch?v=s0BMSSZjKkM 

•	 Audición de la ejecución de diferentes silbatos y ocarinas. 
https://www.youtube.com/watch?v=vEL6Znd_jM4 

•	 Audición de la ejecución de un conjunto de instrumentos 
musicales mayas donde se puede apreciar la flauta de caña. 
https://www.youtube.com/watch?v=F2DNpQNQJU8

https://www.youtube.com/watch?v=fVf6XFojhdA
https://www.youtube.com/watch?v=fVf6XFojhdA
https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/search/catch_all_fields_mt%3A%28silbatos%29
https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/search/catch_all_fields_mt%3A%28silbatos%29
https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/search/catch_all_fields_mt%3A%28silbatos%29
https://www.youtube.com/watch?v=s0BMSSZjKkM
https://www.youtube.com/watch?v=s0BMSSZjKkM
https://www.youtube.com/watch?v=vEL6Znd_jM4
https://www.youtube.com/watch?v=F2DNpQNQJU8


78

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Bibliografía

Both, A. A. (2008). La música prehispánica: sonidos rituales a lo largo de 
la historia. Arqueología mexicana, 16(94), 28-37.

Civallero, E. (2008). Pututus, quepas y bocinas. Bramidos a lo largo de 
los Andes. Culturas Populares. Revista Electrónica, 6. https://www.aaca-
demica.org/edgardo.civallero/293.pdf 

Dorantes, F., y García, F. (1981). Organología aplicada a instrumentos musi-
cales prehispánicos silbatos mayas (Colección Científica 102). Instituto 
Nacional de Antropología e Historia.

Escobar, L. A. (1985). La música precolombina. Editorial Universidad Cen-
tral. https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054co-
ll10/id/2787 

Gérard, A. (2009). Sonidos “ondulantes” en silbatos dobles arqueológi-
cos: ¿Una estética ancestral reiterativa? Revista Española de Antropología 
Americana, 39(1), 125-144.

 Pinilla, G. (2009). Cosmografías musicales en culturas prehispánicas del 
Suroccidente colombiano. Programa Editorial Universidad del Valle.
https://bibliotecadigital.univalle.edu.co/server/api/core/bitstreams/
805b3e1a-dbd4-4d7e-951a-fa015f534454/content 

Toro Arenas, S. (2018). Análisis de artefactos sonoros arqueológicos de la cultura 
Tumaco-La Tolita. [Trabajo de fin de grado, Universidad de Antioquía]. 
https://bibliotecadigital.udea.edu.co/bitstream/10495/15841/1/Toro-
Sebastian_2018_AnalisisArtefactosSonoros.pdf

https://www.aacademica.org/edgardo.civallero/293.pdf
https://www.aacademica.org/edgardo.civallero/293.pdf
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll10/id/2787
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll10/id/2787
https://bibliotecadigital.univalle.edu.co/server/api/core/bitstreams/805b3e1a-dbd4-4d7e-951a-fa015f534454/content
https://bibliotecadigital.univalle.edu.co/server/api/core/bitstreams/805b3e1a-dbd4-4d7e-951a-fa015f534454/content
https://bibliotecadigital.udea.edu.co/bitstream/10495/15841/1/ToroSebastian_2018_AnalisisArtefactosSonoros.pdf
https://bibliotecadigital.udea.edu.co/bitstream/10495/15841/1/ToroSebastian_2018_AnalisisArtefactosSonoros.pdf


79

8. La balsa de oro muisca, 
paradigma del arte 
prehispánico en Colombia

Adrián Contreras-Guerrero

Universidad de Granada



80

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 8.1.  Balsa muisca. 

Réplica donada por Adrián Contreras Guerrero y adquirida en la tienda del  
Museo del Oro de Bogotá (Colombia).



81

8. La balsa de oro muisca, paradigma del arte prehispánico en Colombia

Relación geográfica y temporal 

Las investigaciones arqueológicas han determinado que el altipla-
no de Bogotá y sus valles adyacentes fueron poblados por la cul-
tura muisca desde el 600 d. C. hasta la llegada de los europeos en 
1537. Los muiscas no fueron oriundos de esta región, que estuvo 
poblada por diversos grupos étnicos en los doce mil años anterio-
res, sino que procedían del territorio comprendido entre el norte 
de Costa Rica y el sur de Nicaragua. Este pueblo formaba parte de 
la gran familia lingüística chibcha, cuyas lenguas conocemos hoy 
gracias a los testimonios recogidos por los españoles llegados al 
principio de la conquista.

Dentro de la religiosidad muisca, tuvieron un importante papel 
las prácticas de ofrenda y sacrificio, que eran ejercidas por caci-
ques, chamanes y sacerdotes para el restablecimiento de un equi-
librio perdido. Con este objetivo se fabricaron miles de figuras 
votivas, tanto metálicas como hechas de madera, barro o hilo de 
algodón, en los talleres de la Sabana de Bogotá, las cuales eran 
ofrendadas en determinados sitios, considerados sagrados.

Según cuenta el cronista fray Pedro Simón en sus Noticias histo-
riales de las conquistas de Tierra Firme (1625), un indio de Guatavita 
le contó lo siguiente:

… y añadía que había una laguna en la tierra de su cacique, donde 
él entraba algunas veces al año, en unas balsas bien hechas, al me-
dio de ellas, yendo en cueros, pero todo el cuerpo lleno desde la 
cabeza a los pies y manos de una trementina muy pegajosa y sobre 
ella echado mucho oro en polvo fino… que dándole el sol por la 
mañana, que era cuando se hacía este sacrificio, y en día claro, daba 
grandes resplandores. Y entrando asi hasta el medio de la laguna, alli 
hacía sacrificios y ofrendas, arrojando al agua algunas piezas de oro 
y esmeraldas, con ciertas palabras que decía. Y haciéndose lavar con 
ciertas yerbas, como jaboneras, todo el cuerpo, caía todo el oro que 
traía a cuestas, en el agua, con que se acababa el sacrificio y se salía 
de la laguna, y vestía sus mantas.

Pues bien, este es el tema que representa la balsa muisca. 



82

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Descripción 

La balsa está hecha en una aleación de oro y cobre, fundidos a la 
cera perdida dentro de un molde. Respecto a su proceso de fabrica-
ción, se observa un defecto técnico: la base de la pieza, que inicial-
mente era completamente calada, quedó opacada, mientras que el 
frontal de la balsa no llegó a cerrar su perímetro al no recibir el 
aporte de metal necesario dentro del molde.

Su datación se sitúa en una horquilla temporal que va del 
600 d. C. al 1600 d. C. Es una figura votiva que representa la 
ofrenda ceremonial que los caciques muiscas hacían en las lagu-
nas, que creían puntos de contacto del cosmos. La representación 
sigue la ley de la perspectiva jerárquica, por lo que es fácil recono-
cer al zipa (cacique) por su gran tamaño y posición central, que va 
adornado con una nariguera, diadema y orejeras, y está sentado 
sobre un sitial. Delante de él van dos sacerdotes, también senta-
dos, y dos más, con máscaras de jaguares, que marcan el ritmo 
con sus maracas. A los costados hay seis remeros, cuya función 
es conducir la barca al centro de la laguna donde tiene lugar la 
ceremonia.

La balsa fue encontrada en 1969 por una mujer llamada Cruz 
María Dimaté en una cueva del cerro La Campana, en Pasca, un 
pueblo del altiplano cundiboyacense (Colombia), en el límite sur 
de lo que fue el territorio muisca. Formaba parte de una impor-
tante ofrenda y estaba metida en un gran recipiente de cerámica, 
llamado ofrendatario, que tenía forma de hombre sentado, en cuyo 
interior también había un fragmento de cráneo de felino, otro re-
cipiente cerámico (poporo) y otra pieza de orfebrería de oro.

Tras el descubrimiento, el padre Jaime Hincapié Santamaría, 
párroco de Pasca, contribuyó a que el conjunto arqueológico fuera 
preservado por su evidente interés cultural. Pasó a la colección del 
Museo del Oro, donde actualmente es su pieza estrella.



83

8. La balsa de oro muisca, paradigma del arte prehispánico en Colombia

Figura  8.2.  Ofrendatario antropomorfo dentro del cual apareció la balsa muisca 
junto con otras dos ofrendas: poporo (recipiente cerámico) y balsa de oro menor. 

Autores muiscas no identificados (entre 600-1600 d. C.).

 

Cerámica modelada y oro labrado. Museo del Oro, Bogotá.

Propuesta didáctica

	Î La balsa de Pasca no ha sido la única de su tipo que se ha en-
contrado. En el siglo xix se halló otra de similares característi-
cas. Búscala y contesta a las siguientes preguntas: 

•	 ¿En qué población se produjo el hallazgo?
•	 ¿Qué semejanzas y qué diferencias tienen ambas piezas en 

cuánto a forma, número de personajes, medidas, materia-
les, etc.?

•	 ¿Qué ocurrió con ella; por qué no se expone junto a la del 
Museo del Oro?

•	 Finalmente, realiza un bosquejo o dibujo simple de su 
forma aproximada.



84

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Bibliografía

Lleras Pérez, R. (2009). La trágica historia de la otra balsa muisca: obje-
tos en el pasado, símbolos en el presente. Boletín de historia y antigüe-
dades, 845, 353-368.

Smithsonian Channel. La balsa Mwiska, pieza emblemática del patrimonio 
artístico precolombino de Colombia. [Vídeo]. Youtube. https://www.you-
tube.com/watch?v=O-4CTampnI0 

Uribe, M. A., Londoño, E., y Quintero, J. P. (2013). Historias de ofrendas 
muiscas. Museo del Oro, Banco de la República.

https://www.youtube.com/watch?v=O-4CTampnI0
https://www.youtube.com/watch?v=O-4CTampnI0


85

9. El Códice Tudela del 
Museo de América desde 
la historia del arte

Miguel Ángel Sorroche Cuerva

Universidad de Granada



86

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 9.1.  Página del facsímil del Códice Tudela del Museo de América. 

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueología y 
Didáctica del Patrimonio.



87

9. El Códice Tudela del Museo de América desde la historia del arte

Relación geográfica y temporal 

Se llaman códices a los documentos pictóricos o imágenes reali-
zados por escribas en piel o papel que elaboraron culturas prehis-
pánicas en América, como la maya, azteca, mixteca o zapoteca, y 
que se realizaron hasta el siglo xviii. Sus contenidos son fuentes 
históricas de primera mano donde las sociedades indígenas de 
Mesoamérica dejaron constancia de su cultura, creencias religio-
sas, ritos y ceremonias, historia, etc.

Desde épocas muy remotas, plasman los antiguos temas deri-
vados de la tradición indígena anterior a la llegada de los españo-
les; y después de esta, los relacionados, entre otros, con la religión 
cristiana, los problemas económicos y sociales originados por el 
contacto y la vida indígena en la etapa virreinal. Se les ha llamado 
manuscritos pictóricos o pictográficos, con cierto sentido de limi-
tación, porque de alguna forma sí se les pueden aplicar estos dos 
términos: pictóricos, porque son imágenes, y pictográficos, porque 
están escritos mediante dibujos. Pero si no se examinan, estudian y 
explican detenidamente las cualidades de los códices, no se puede 
saber que existe una codificación completa de dibujos y que estos 
son estilizaciones extraídas de convenciones plásticas definidas y 
muy antiguas y elaboradas. Las convenciones y la codificación se 
relacionan estrechamente con las lenguas y las culturas que los 
produjeron. 

Durante el periodo prehispánico, cumplieron una importan-
te función social de acuerdo con su temática principal. En unos 
casos, el calendario religioso (tonalpohualli), además de señalar 
las fiestas de los dioses y sus ritos complejos, se empleaba para 
pronosticar el futuro del recién nacido; determinar las fechas pro-
picias de las ceremonias religiosas, como la purificación o el ma-
trimonio, o fijar la partida de los comerciantes, el principio favo-
rable de una guerra o la construcción de obras públicas. En otros 
podemos encontrar las matrículas de tributos, que consignaban 
los impuestos tanto en especie como en servicio personal de los 
pueblos sujetos.

Para leerlos, se colocaban completamente extendidos en el 
suelo sobre esteras (petates), y el lector (tlacuilo) y los oyentes se 
situaban alrededor para poder verlos en su totalidad y moverse en 
torno a ellos. El lector podía relacionar sus lecturas iniciales, fina-
les e intermedias según las necesidades de la información.



88

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Los encargados de fijar lenguas y culturas indígenas por medio 
de su sistema tradicional tenían que poseer ante todo cualidades 
de pintores o dibujantes y conocimientos profundos de su propia 
lengua. Podían ser hombres o mujeres, que se escogían desde muy 
jóvenes en cualquier clase social. 

Descripción

Actualmente existen muy pocos códices prehispánicos porque 
desde la conquista fueron destruidos de forma generalizada; pri-
mero, por la toma de los edificios donde se guardaban (amoxcalli), 
y después, por los frailes, quienes los consideraban como obras 
del demonio. Los que sobrevivieron (son menos de veinte) fueron 
enviados casi todos como regalos al rey de España —por eso se 
conservan en Europa—, y solo dos quedaron en México.

El Códice Tudela es un documento pictográfico colonial reali-
zado por la escuela de pintura fundada por los franciscanos en 
México-Tenochtitlán (1553) en forma de libro encuadernado con 
papel verjurado europeo, de hilo con filigranas, tapas de cartón y 
forrado de pergamino. Es el único manuscrito ilustrado que tiene 
glosas explicando el contenido pictórico. En la actualidad, está 
integrado por 119 páginas, aunque la numeración original indica 
que tuvo 125 páginas; y está realizado en formato de cuarto.

Consta de tres obras distintas: el «Libro indígena» (folios 11-
25), que fue realizado por pintores indígenas (tlacuiloque) entre 
1530-1540 y que mantiene el estilo prehispánico sin aculturación; 
el «Libro pintado europeo» (folios 1-2-4-9), realizado después de 
1554 por un pintor occidental influenciado por el renacimiento, y 
el «Libro escrito europeo», que constituye la explicación de los dos 
anteriores por un comentarista anónimo europeo.



89

9. El Códice Tudela del Museo de América desde la historia del arte

Figura 9.2.  Imágenes del Códice Tudela. 

Fuente: https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/ 
america-prehispanica/c-dice-tudela.html

Figura 9.3.  Imágenes del Códice Tudela. 

Fuente: https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/ 
america-prehispanica/c-dice-tudela.html

https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html


90

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 9.4.  Imágenes del Códice Tudela. 

Fuente: https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/ 
america-prehispanica/c-dice-tudela.html

Figura 9.5.  Imágenes del Códice Tudela. 

Fuente: https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/ 
america-prehispanica/c-dice-tudela.html

https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html


91

9. El Códice Tudela del Museo de América desde la historia del arte

Propuesta didáctica

	ÎObserva esta serie de imágenes previas. Pertenecen al Códice 
Tudela, uno de los documentos prehispánicos que se conservan 
en el Museo de América en Madrid. En ellas puedes comparar 
la distinta manera de representar la figura humana según se 
tratara de un tlacuilo de formación prehispánica o de un au-
tor de clara influencia europea. De las 119 páginas de las que 
consta en la actualidad (originalmente eran 125), algunas nos 
muestran estas pinturas que aparecen explicadas con glosas.

1.	 Una vez hecha la investigación en torno al Códice Tudela y 
estas imágenes, vamos a plantear una serie de cuestiones: 
¿cuáles consideras que son las diferencias en la forma de 
representar la figura humana en la tradición prehispánica y 
en la europea? ¿Te resultan conocidas algunas de las formas 
de vestir que presentan las figuras?

2.	 Una de las láminas representa un baño (temazcal). En el 
mundo prehispánico se prestaba mucha atención a la lim-
pieza corporal. ¿Conoces algún ejemplo de edificios pensa-
dos para la limpieza del cuerpo en otras culturas? ¿Conoces 
algún baño cercano?

Bibliografía

Batalla Rosado, J. J. (1993). El códice Tudela: Análisis Histórico y Formal 
de su primera sección (1). Anales del Museo de América, 1, 121-142.

K. Wilkerson, S. J. (2016). El códice Tudela. Una fuente etnográfica del 
siglo xvi. Tlalocan, 6(4), 289-304.





93

10. La vieja hechicera.  
Técnica de adivinación 
mexica en el Códice Tudela

Esther Jiménez Pablo

Universidad Complutense de Madrid



94

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 10.1.  Reproducción de la hoja del Códice Tudela de «la vieja hechicera»  
del Museo de América (f. 49r). 

Adquirida con fondos del proyecto de innovación docente «Educación patrimonial desde 
el Museo de América: visibilizar las culturas indígenas en el contexto de formación del 

profesorado». N.º de referencia: 102. Universidad Complutense de Madrid. Producida por 
Arqueodidat. Arqueología y Didáctica del Patrimonio.



95

10. La vieja hechicera

Relación geográfica y temporal

El Códice Tudela describe algunos de los ritos y costumbres de la 
cultura de los mexicas, como se llamaban a sí mismos, o aztecas, 
como se les ha denominado por la historiografía tradicional. El 
Imperio mexica tuvo su máximo esplendor entre los años 1325 y 
1521, siendo su capital Tenochtitlán. Territorialmente, dominaron 
el centro y sur del actual México, incluyendo parte de Guatema-
la. Desarrollaron una cultura y una economía de gran esplendor: 
avanzaron en técnicas agrícolas, especialmente en la explotación 
de cultivos como el maíz, chile, frijol, cacao, etc.; mejoraron y 
fomentaron la industria textil y minera; establecieron un rico co-
mercio de artesanía, alimentos y esclavos, y construyeron comple-
jos arquitectónicos como las pirámides escalonadas. Asimismo, 
sus creencias eran de gran complejidad, usaban calendarios astro-
nómicos, destacaban por el manejo de la metalurgia ornamental 
en oro y plaza, y cobraban tributos a los pueblos dominados de 
alrededor y de ellos capturaban prisioneros para realizar sacrifi-
cios humanos y conseguir así el favor de los dioses. El fin de los 
mexicas llegó con la conquista española, cuando varios pueblos 
indígenas sometidos y enfrentados a los mexicas, se aliaron con 
Hernán Cortés y sus soldados para derrocar al último emperador 
mexica, Cuauhtémoc, y acabar de tomar la ciudad de Tenochtit-
lán en agosto de 1521.

A partir de entonces, la élite mexica fue sometida e integrada 
poco a poco en la sociedad colonial. El resto de la sociedad mexi-
ca sufrió un gran colapso económico y estructural en todos los 
ámbitos, cayó demográficamente a causa de las nuevas enferme-
dades europeas, etc. Trataron de continuar y resistir culturalmente, 
y consiguieron hacer pervivir en el tiempo aquellas creencias y 
costumbres mexicas más arraigadas, que hoy tratan de revitalizar 
y mantener los pueblos indígenas de México.  

Misioneros y conquistadores solicitaban a artistas mexicas 
colonizados que registraran sus ritos y creencias en estos códi-
ces para tratar de conocer mejor el origen de su religión y poder 
evangelizar con mayor eficacia. La mayoría de sus ritos eran ca-
lificados por los españoles como diabólicos, lo que justificaba su 
dominación.



96

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Descripción

El  Códice Tudela,  o  también conocido como Códice del Museo 
de América, es uno de los códices pictográficos coloniales de la 
primera mitad del siglo xvi más importantes de la colección del 
Museo de América. Debe su nombre a la institución donde se 
encuentra, el Museo de América en Madrid, y a la persona que 
lo adquirió para el museo en la década de 1940, don José Tudela 
de Orden. El original se guarda en la cámara del museo y solo se 
puede consultar digitalmente a través de las imágenes de su pági-
na web (CERES s.f.).  

El códice pertenece y representa a la cultura mexica, y fue pin-
tado por tlacuiloque o escribas indígenas. Años más tarde, fueron 
comentadas a mano las imágenes en escritura alfabética por un 
occidental. Es un libro en cuarto, es decir, que cada pliego se do-
blaba dos veces. El material es papel europeo verjurado de hilo 
y mide 15.50 × 21 cm de ancho y alto. Está encuadernado con 
cartón forrado en pergamino. Es un códice que a lo largo del 
tiempo ha sufrido alteraciones, como pérdidas de folios (la pagi-
nación marca hasta la 125, pero se conserva tan solo un total de 
119 folios).

Su importancia radica en el conocimiento de la cultura indíge-
na por su contenido calendárico ritual religioso y etnográfico. Su 
composición, como ya se ha señalado, es compleja, pues pasa por 
las manos de distintos autores y está realizado en fechas distintas. 
El Códice Tudela se compone, por tanto, de tres libros: el «Libro 
indígena», el «Libro escrito europeo» y el «Libro pintado europeo». 
El primer libro explica prácticas de la religión mexica y fue realiza-
do por tres pintores indígenas hacia el año 1540. Para su realiza-
ción se emplearon glifos de escritura logosilábica e ilustraciones. 
El segundo libro es posterior, de 1553-1554, y en él un comenta-
rista español describía las imágenes del primero. Finalmente, el 
último libro fue realizado después de la fecha de 1554. Se trata de 
un conjunto de retratos indígenas y dibujos del Templo Mayor, he-
cho por un artista nativo, pero ya influido por la pintura europea.  

En concreto, la imagen que aparece en la réplica de la hoja del 
códice representa una escena de adivinación realizada por una 
«vieja hechicera» (f. 49r), tal y como se la describe en castellano. 
Aparece una mujer mayor capacitada para las artes de la adivi-
nación; una especialista cuyo don mágico le permitía conocer el 



97

10. La vieja hechicera

futuro, el pasado distante y el presente oculto. Podían saber si una 
persona o un familiar había huido, o si alguien se había perdido. 
Reconocían el origen de las enfermedades, el tratamiento adecua-
do que debía darse a un enfermo y si iba a morir o sobrevivir. El 
clima también lo adivinaban, la victoria o derrota en las batallas, 
las catástrofes naturales, el destino de una aventura, el autor o 
autora de un robo, etc. 

Entre las técnicas adivinatorias, destacaba la de lanzar granos 
de maíz. Primero, el o la adivina se sentaba sobre una estera de 
petate y colocaba en el suelo una manta para echar suertes. En este 
caso concreto, se trata entonces de figurar las partes del enfermo 
con granos de maíz, y después lanzaba esos granos, cuya posición 
final se interpretaba como el diagnóstico. En el caso del Códice 
Tudela, lanzaba once granos amarillos y cuatro negros (de maíz 
y de frijoles). La colocación determinaba si había enfermado por 
comida, agua, envenenamiento, etc. Era una manera de entablar 
contacto con el mundo sobrenatural, abriendo una vía de comu-
nicación con lo divino a través de la interpretación de la posición 
del maíz tirado.

El siguiente fragmento explica bien la técnica y su significado: 

Ésta es una manera de medicina diabólica que los indios médicos 
tenían, y es que cuando alguno estaba enfermo llaman al médico, 
mujer u hombre, y luego el tal médico, para ver qué fin había de 
haber la enfermedad, ponían luego delante de sí un ídolo, y delante 
el enfermo, al cual ídolo le llamaban Quetzalcóatl, que quiere decir 
‘plumaje culebra’. Y él en medio, puesto encima de un petate, puesta 
una manta de algodón blanca encima, tomaba en la mano veinte 
granos de maíz, que es de lo que ellos hazen pan, y echábalos encima 
de la manta como quien echa unos dados, y si los tales granos hacían 
en medio vacuo, o maña [manera] de campo, de manera que los gra-
nos estuviesen alrededor, era señal que le habían de enterrar allí, que 
quería decir que moriría de aquella enfermedad. Y si un grano caía 
sobre otro, decía que su enfermedad le había venido por somético. Y 
si los granos de maíz se apartaban la mitad a una parte y a mitad a 
otra, de manera que se pudiese hacer una raya derecha por medio, sin 
tocar a ninguno grano, es señal que la enfermedad se ha de apartar 
del enfermo y sanar. (Adivinación por medio de lanzamiento de gra-
nos de maíz según el Códice Magliabechiano, ff. 78r y 77v).



98

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Propuesta didáctica

	Î Predecir el futuro, adivinar la causa de un infortunio o loca-
lizar objetos o personas desaparecidas son prácticas antiguas 
que se realizaban en sociedades pasadas. Localizad por grupos 
un total de cinco métodos utilizados por culturas o civiliza-
ciones antiguas que usaban el arte de la adivinación. Explica 
con detalle y de manera secuenciada cómo se realizaba cada 
práctica y quién podía realizarla. A continuación, compartid la 
información y comprobad si algunas técnicas tienen puntos en 
común o difieren las unas de las otras. Por último, reflexionad: 
¿utilizaban los y las adivinas algún material, animal u objetos 
característicos de su cultura, como los granos de maíz utiliza-
dos por las culturas prehispánicas?

	Î En la actualidad y en nuestra sociedad, existen técnicas o mé-
todos de adivinación como la astrología, el tarot, la quiroman-
cia, la interpretación de los sueños, la invocación de los espí-
ritus, etc. ¿Conoces alguna historia curiosa y personal, que te 
haya sucedido o que conozcas, relacionada con estas técnicas? 
Ponedlas en común con toda la clase. ¿Crees que la persona 
encargada de realizar la práctica adivinatoria conecta de algu-
na manera con algún tipo de divinidad? ¿Son fuerzas sobrena-
turales buenas o malas? Ahora, busca en la historia española. 
¿Alguna vez han sido perseguidas las personas que realizaban 
estas prácticas adivinatorias? ¿Qué instituciones las repren-
dían y por qué? ¿Actualmente son perseguidos los adivinos y 
adivinas? 



99

10. La vieja hechicera

Bibliografía

Batalla Rosado, J. J. (2001). Nuevas hipótesis sobre la historia del Códice 
Tudela o Códice del Museo de América. Revista Española de Antropo-
logía Americana, 31, 131-163. file:///C:/Users/user/Downloads/ecob, 
+REAA0101110131A.PDF%20(1).pdf

de la Rubia, M. I. (2022). Tlacaxipehualiztli: la segunda fiesta en el códi-
ce Tudela. Revista Española de Antropología Americana, 52(1), pp. 45-58. 
https://doi.org/10.5209/reaa.77379

Mikulska, K. (2015). Tejiendo destinos. Un acercamiento al sistema de comuni-
cación gráfica en los códices adivinatorios. El Colegio Mexiquense, A. C.;  
Instituto de Estudios Ibéricos e Iberoamericanos de la Universidad 
de Varsovia.

about:blank
about:blank
https://doi.org/10.5209/reaa.77379




101

11. Los keros, objetos 
característicos del 
mestizaje cultural andino

Ewa Kubiak

Universidad de Lodz (Polonia)



102

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 11.1.  Kero. 

Adquirido en un mercado local en el Cuzco con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de 
patrimonio iberoamericano. Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». 

N.º de referencia: tipo B. Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



103

11. Los keros, objetos característicos del mestizaje cultural andino

Relación geográfica y temporal

Los keros son vasos andinos de madera de carácter ritual, reci-
pientes de libación, que datan de la época precolombina, aunque 
también fueron fabricados durante el virreinato de Perú y la repú-
blica, y que se hicieron particularmente populares entre la pobla-
ción indígena inca y sus descendientes. Son objetos característicos 
de la sierra peruana. El nombre kero en la lengua quechua deriva 
de la palabra q’iru, que significa ‘madera’, pero con el tiempo se 
convirtió en un término utilizado para las vasijas en sí. Ahora, en 
la lengua aimara se emplea simplemente como el vocablo para 
describir un ‘vaso para beber’ o un ‘vaso ceremonial’. La palabra 
apareció por primera vez en los diccionarios de la lengua que-
chua compilados por varios autores en 1560, 1586 y 1608, y luego 
también en el diccionario colonial de la lengua aimara de 1612 
(Calvo Pérez, 2014). En resumen, según afirman Flores Ochoa et 
al. (1998) los keros son «vasos ceremoniales de larga data en la 
historia Andina, que procedieron a la aparición del Tawantinsuyu 
en varias centenas de años, y que bajo nuevas formas y materiales, 
perviven en nuestros días».  Existen muchas publicaciones sobre 
el tema de los keros, de entre las cuales destacan los trabajos de 
Thomas Cummins (2004), los artículos de Mariusz Ziółkowski 
(1979, 2000) y el ya mencionado estudio de Jorge A. Flores Ochoa, 
Elizabeth Kuon Arce y Robert Samanez Argumedo (1998).

Descripción

A lo largo de los siglos, el kero ha cambiado de forma y ornamen-
tación. La mayoría eran de madera (Fig.11.1.), aunque también 
existen ejemplos de vasos de cerámica. Al principio solo estaban 
decorados con motivos geométricos sencillos, pero más tarde, en 
los siglos siguientes, el repertorio decorativo se enriqueció enor-
memente. Surgieron representaciones zoomorfas simples, decora-
ciones en franjas con elementos de tokapu1 y recurrentes motivos 

1.  Tokapu o tuqapu ‘símbolos rectangulares que cubrían en franjas las superficies 
de las túnicas y, en el periodo colonial, también de las copas de libación’ (Szemiń   ski y 
Ziolkowski, 2006, p. 337). Se cree que estos modelos informaban respecto a la posición 
social del propietario del objeto.



104

Aprendizaje cultural a través de los objetos

de la flora y fauna andinas (Fig. 11.2.1.), así como elaboradas esce-
nas figurativas de fiestas (Fig. 11.2.2.), batallas, labores agrícolas 
y comercio.

Figura. 11.2.  1) Kero con motivos de la flora y fauna andinas y  
2) Kero con escena figurativa.

1) Imagen de museado bajo licencia CC0 1.0.) y  
2) Imagen de Pete Tillman bajo licencia CC0 1.0).

Un interesante grupo de keros lo constituye el decorado con 
imágenes de dragones, ejemplo del mestizaje cultural que com-
bina tradiciones incaicas prehispánicas con la antigua mitología 
europea. En la iconografía, la deidad andina de amaru2 fue sus-
tituida en ciertos objetos por la imagen europea de un dragón; 
gracias a ciertas similitudes en la naturaleza de ambas criaturas, 
la nueva representación habría sido rápidamente aceptada e incor-
porada al repertorio de formas empleadas en los keros andinos. A 
su vez, la imagen de la serpiente, que presentaba fuertes connota-
ciones del inframundo, los volcanes y los terremotos, se asimiló 

2.   El amaru es una de las entidades míticas presentes en las creencias andinas desde 
la época prehispánica. Ya el primer diccionario de la lengua quechua de Domingo de 
Santo Tomás (1560) incluía la palabra amaro con la explicación de ‘dragón o serpiente’. 
La entrada también aparecía en diccionarios posteriores: en uno, anónimo, de 1586 (‘ser-
piente’), así como en un diccionario de 1608 del padre Diego Gonçalez Holguin («Amaro. 
‘Dragón, serpiente’»). Este elenco panandino de creencias y la presencia de dicha deidad 
se confirmarían también con la introducción del término en el Vocabulario de la lengua 
Aymara de Ludovico Bertonio (Kubiak, 2021).



105

11. Los keros, objetos característicos del mestizaje cultural andino

sin mucha demora al dragón europeo, tal y como lo atestiguan 
tanto los textos como las representaciones plásticas. En la crónica 
de Pachacuti de don Juan de Santa Cruz, la descripción del mítico 
amaru se asemeja indiscutiblemente a la de un dragón europeo, 
el cual emerge del interior de la tierra, de un cerro, y se describe 
como una bestia feroz, de más de 5000 kilómetros de largo, muy 
gruesa, apoyada sobre cuatro patas, con alas y cola, provisto de 
rayos en el lomo como un pez, con grandes orejas, colmillos y 
barba, y que exhala fuego.3 Han llegado a nosotros varios objetos 
con imágenes de dragones, expuestos en el Museo de Arqueolo-
gía (Universidad de Arequipa) y en el Museo Inka (Universidad 
Nacional de San Antonio Abad del Cusco) (Flores Ochoa et al., 
1998). Los dos vasos de Arequipa muestran animales apoyados en 
dos zarpas, con colas retorcidas y fauces abiertas sobre cuellos ma-
cizos y alargados. En la espalda de las criaturas se aprecian unas 
coloridas y decorativas alas. Por el contrario, en el kero del Museo 
Inka del Cusco, el amaru es representado como una criatura de 
cuatro cabezas, sostenida por dos patas de ave dotadas de garras, 
también con vistosas alas en la espalda. El carácter europeo de la 
escena se ve reforzado por la figura de un centauro, procedente 
de la mitología grecorromana, que apunta con un arco al dragón.

3.   «Vbo Vn milagro, que como, Vnyauirca o 
Amaro, abiaSalido, del serro de pacha
tuzanmuyfiera bestia, media legua
de Largo, y gruesso, de dos braças y m[edi]o dean
cho. y con oreJas y colmillosy barbas, y Vienepor
yuncay. pampa y sinca de allientra
a la laguna de quibipay, y entonçessalen
de oasancata dos sacacas, de fuego, y passa
a potina, de ariquipa y otroViene p[ar]a másabaxo de 
guamanca que estaytres o quarto serros
muy altos ocubiertos de niebes, decuyas
maloscomentas, losqualesdizen que era[n]
animales con alas y oreJas y colas y qua
tro pies y ençima de las espaldas, muchas
espinascomopescado, y desdeleJosdizen
que les pareçia[n] todofuego» 
(Santa Cruz Pacha Cuti, 1613/2019, p. 196). 

La transcripción del texto procede de la edición de 2019 y ha sido realizada por Jan 
Szemiń        ski. Se ha mantenido la forma original del texto, la puntuación y el uso de parén-
tesis, así como la ortografía original del texto. El texto Pachacutiegoten se menciona en el 
libro sobre la temática de los Keros (Flores Ochoa et al., 1998, p. 90). 



106

Aprendizaje cultural a través de los objetos

El objeto, que se encuentra en una maleta didáctica (Fig.11.1.), 
exhibe representaciones figurales y elementos de flora y fauna, 
así como una franja de decoración geométrica tokapu. Las figuras 
(una de pie y la otra sentada en un trono) están brindando con 
keros a modo de copas. La figura en el trono aparece adornada 
con elementos simbólicos característicos de un gobernante inca: 
tocada su cabeza con una corona aderezada por una mascapaycha4 
y ataviado con el unku, escueta túnica propia de la indumentaria 
inca. La segunda figura es la de una mujer que camina. El conjun-
to se complementa con elementos paisajísticos: un árbol y unos 
papagayos sentados sobre él, así como motivos florales marcados 
en forma de manchas cromáticas, rojas, dispuestas de manera bas-
tante regular sobre la superficie de la copa. En la parte inferior se 
encuentra el tokapu.

Propuesta didáctica

	Î Las actividades de aprendizaje en las que se utilizan co-
pias de keros pueden tratar tanto temas generales como más 
específicos:

•	 Las clases de carácter general guardarían relación con el 
registro de los eventos históricos, es decir, el modo en el que 
estos quedaron establecidos y la forma en la que se presenta 
la memoria y la anotación de acontecimientos, rituales y 
costumbres. 

•	 Las actividades de carácter más específico versarían sobre 
el propio objeto.

	Î Revisión y reflexión crítica acerca de la forma, el material, la 
decoración y su significado en el amplio contexto andino. La 
temática de las representaciones en los keros refleja el mestiza-
je cultural del pueblo andino, en el cual se amalgama lo local 
con la tradición española. 

4.   Según Jan Szemiń   ski y Mariusz Ziółkowski, se trata de «una borla que se lleva 
en la cabeza, símbolo del poder inca de Zapay» (Szeminski y Ziółkowski, 2006, p. 344).



107

11. Los keros, objetos característicos del mestizaje cultural andino

	Î Revisión y reflexión crítica acerca del uso de los objetos, de las 
creencias y costumbres de los pueblos indígenas que sobrevi-
vieron a la época de la conquista, se transformaron y siguieron 
funcionando en la época colonial.

Bibliografía

Calvo Pérez, J. (2014). Diccionario etimológico de palabras del Perú. Univer-
sidad Ricardo Palma.

Cummins Thomas, B. F. (2004). Brindis con Inca. La abstracción Andina 
y las imágenes coloniales de los queros (Y. Westphalen, Trad.). Fondo 
Editorial UNMSM.

Flores Ochoa, J. A., Kuon Arce. E., y Samanez Argumedo, R. (1998). Que-
ros. Arte Inka en vasos ceremoniales. Banco de Crédito del Perú.

Kubiak, E. (2021). Dragones y otras criaturas emparentadas. La presen-
cia de dragones en las representaciones artísticas. En Mauricio, P., y 
Avegno, M. C. (Eds.). Barroco. Mythos. Imaginería. (pp. 101-114). Fun-
dación Visión Cultural, Universidad Adolfo Ibáñez. 

Santa Cruz Pacha Cuti Yamqui Salca Maygua, J. (2019). La Relación de 
antigüedades deste Reyno del Pirú, Jan Szemiń    ski (ed.). Arequipa. (Tra-
bajo original publicado en 1613).

Szemiń   ski, J., y Ziółkowski, M. (2006). Mity, rytuały i polityka Inków.  
Pań    stwowy Instytut Wydawniczy.

Ziółkowski, M. (1979). Acerca de algunas funciones de los keros y los 
akillas en el Tawantinsuyu incaico y en el Perú colonial. Estudios 
Latinoamericanos, 5, 11-24. 

Ziółkowski, M. (2000). Los keros del Museo Estatal de Etnografía de 
Varsovia. Boletín de la Misión Arqueológica Andina, 5, 121-139.





109

12. De diferentes 
géneros y suertes:  
seda asiática en la Nao 
de China (1565-1815)

Ana Ruiz Gutiérrez

Universidad de Granada



110

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 12.1.  Batido de la seda. Siglo xi. 

Por Song Huizong / Según Zhang Xuan. The Yorck Project (2002) 10.000 
Meisterwerke der Malerei (DVD-ROM), distributed by DIRECTMEDIA Publishing 

GmbH. ISBN: 3936122202.Museum of Fine Arts, online collection, Dominio público, 
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=153058

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=153058


111

12. De diferentes géneros y suertes

Relación geográfica y temporal

Del mismo modo que la expansión de la seda desde China a través 
de la Ruta de la Seda terminó consolidándose por medio del islam 
hacia al-Ándalus, el reino nazarí se convertiría en clave para la 
difusión del cultivo de la seda en los virreinatos americanos. 

La producción sedera del reino nazarí fue una de las activi-
dades productivas primordiales en al-Ándalus durante los siglos 
xiii-xv, estableciéndose como modelo de transferencias artesanales 
para América, ya que Felipe II concedió el monopolio a Granada 
de la exportación de seda a las Indias desde los albores del siglo 
xvi de manos de Hernán Cortés, cuando mandó llevar de España 
cañas de azúcar, moreras, peras, sedas, sarmientos y otras muchas 
plantas para que prosperaran sus cultivos en tierras americanas. 

La industria sedera logró por tanto consolidarse principalmen-
te en el virreinato novohispano y alcanzar grandes proporciones 
en la región de la Mixteca, en el estado de Oaxaca. 

La primacía de su implantación en esas tierras parece deberse a 
familias granadinas, especialmente a Gonzalo de las Casas, quien 
escribió el título de Arte para criar seda. La imitación del mode-
lo granadino quedó patente no solo en este hecho, sino a través 
de otras cuestiones significativas, como, por ejemplo, cuando el 
virrey de Nueva España, Antonio de Mendoza, vinculado en su 
infancia a Granada, elaboró las Ordenanzas de labrar la seda, seña-
lando que se tomaban «de las que se guardan en Granada, que es 
donde más y mejor se labran», basándose en las ordenanzas de la 
seda de Granada de 1526.

Se exportaron, por tanto, desde el reino nazarí la materia pri-
ma, las técnicas y los modelos hacia los virreinatos americanos, 
especialmente a Nueva España, consolidando así una industria 
artesanal sedera americana emulando la sedería de al-Ándalus, 
aunque este proceso fue bastante efímero, ya que a finales del si-
glo xvi, la producción de seda en América había disminuido con-
siderablemente debido a la competencia de la seda procedente de 
China a través del Galeón de Manila. 

Esta ruta, conocida como el Galeón de Manila, desafiará anual-
mente la inmensidad del océano en el más largo y terrible de todos 
los viajes que se hacen por el mundo, permitiendo un trasvase comer-
cial y cultural entre tres continentes que cambiará la forma del 
ver y entender el mundo. Esta primera globalización que mantuvo 



112

Aprendizaje cultural a través de los objetos

en contacto las dos orillas del Pacífico permitió el intercambio 
entre regiones distantes y diversas de personas, objetos e ideas, in-
cidiendo de forma inevitable en la conformación de sus realidades 
sociohistóricas. 

En este contexto, la presencia de seda cruda y manufacturada 
que desde China se embarcaba en los cargamentos del galeón su-
puso una constante tensión y, por ende, un conflicto de intereses 
con la seda peninsular antes mencionada, especialmente andalu-
za, procedente de Granada y de Sevilla, ya que su llegada masi-
va se hacía a bajo coste. Chaúles, estameñas, encajes, terciopelos, 
muselinas y rasos convivían, por tanto, con la estrella de los teji-
dos por excelencia en este intercambio mercantil: la seda.

Descripción

Múltiples manufacturas de seda asiática se utilizaron para la vesti-
menta de la época en forma de sayas, casacas, ceñidores, jubones 
y hasta kimonos de Japón, algo que se puede constatar gracias a 
los inventarios de bienes de Manila y cargamentos del galeón. Sin 
olvidarnos de los ornamentos de seda para la liturgia, conserván-
dose bastantes ejemplos de casullas y ternos completos. 

Aunque el complemento por excelencia que se comercializó 
en la Nao de China fueron los mal llamados mantones de Manila, 
que provenían en realidad de las fábricas de China y adoptaron 
el nombre del puerto del que parten hacia la península, tras el 
establecimiento de la Real Compañía de Filipinas en el siglo xviii. 
Pronto dejó de ser un objeto de lujo vinculado a la burguesía para 
ser adaptado gracias a las trabajadoras de la Fábrica de Tabacos 
de Sevilla, convirtiéndose en atributo popular de la indumentaria 
tradicional andaluza.

Propuesta didáctica

	Î Lee los textos y responde a las cuestiones que se plantean al 
final.



113

12. De diferentes géneros y suertes

TEXTO 1:

Es tierra muy poblada y rica, adonde hay minas de oro y plata, y 
muchos y muy buenos morales, por lo cual se comenzó a criar aquí 
primero la seda: y aunque en esta Nueva España no ha mucho que 
esta granjeria se comenzó, se dice que se cogerán en este año más de 
quince mil libras de seda: y sale tan buena, que dicen los maestros 
que la tratan, que la tonozti es mejor que la joyante de Granada (de 
Motolinía, 1988, p. 47).

TEXTO 2:

De ordinario, vienen de la gran China á Manila, mucha cantidad de 
somas y juncos (que son navíos grandes) cargados de mercaderías, 
y cada año suelen venír treinta, y otra veces cuarenta navíos, que 
aunque no entran juntos, en forma de flota y armada vienen en es-
cuadras, con moncion y tiempo hecho, que lo mas ordinario, es á la 
luna nueva de Marzo; son de los provincias de Canton, Chincheo, y 
Ucheo, de donde salen; hacen su viaje hasta la ciudad de Manila, en 
quince ó veinte días, y venden sus mercaderías, y vuelven á tiempo, 
antes que entren los vendabales, que es en fin de Mayo y pocos días 
de Junio, por no peligrar en su navegación.

Estos navíos vienen cargados de mercaderías, con gruesos mercade-
res cuyas son, y con criados y factores de otros que quedan en la Chi-
na, y della salen con permiso y licencia de sus Virreyes y mandarines, 
y las que comunmente traen y se venden á los Españoles, son seda 
cruda en mazo, fina de dos cabezas, y otra de menos ley; sedas flojas 
finas, blancas y de todos colores, en madejuelas, muchos terciopelos 
llanos, y labrados de todas labores, colores y hechuras; y otros, los 
fondos de oro, y perfilados de lo mismo; telas y brocadetes de oro 
y plata, sobre seda en diversas colores y labores, mucho oro y plata 
hilada en madejas, sobre hilo y sobre seda, pero, la hojuela de todo el 
oro y plata, es falsa, sobre papel: damascos, rasos, tafetanes, y gorba-
ranes, picotes, y otras telas de todas colores, unas mas finas y mejo-
res que otras; cantidad de lenceria de yerba, que llaman lenzesuelo, 
y de mantería blanca de algodon, de diferentes géneros y suertes; 
para todo servicio; almizcle, menjuy, marfíl, muchas curiosidades 
(de Morga, 1609/1997, pp. 311-312).



114

Aprendizaje cultural a través de los objetos

	ÎDebate e investigación:

•	 Describe brevemente el contexto histórico-cultural de los 
dos primeros relatos. 

•	 En grupo, buscad en internet las palabras relacionadas con 
la seda o con el oficio y producción de este material que 
aparecen en los textos y construid un vocabulario específico 
con ellas. Añadir al menos diez palabras más. Clasificar 
estas palabras en grupos y subgrupos según vuestro criterio.

Todavía existen en la ciudad de Granada muchas calles que 
conservan el nombre de las distintas actividades que conllevaba 
la manufactura de la seda: Tintoreros, Azacayas, Blanqueo, Da-
masqueros, Calderería, Hileras, Plegadero Alto, Tinte, Toqueros, 
Cuesta de Marañas…

Conoce a través de los textos de la exposición «Oficios y arte 
de la seda en Granada» los oficios relacionados con la trans-
formación de la seda (https://www.granada.org/inet/archivo-
munpal.nsf/wwtod/71E8C5D3FFEC9458C1258BAF003DA-
D40?OpenDocument).

¿Hay en tu ciudad algún nombre relacionado con el oficio de 
la seda? ¿Y con otros oficios de la época medieval o moderna?

Bibliografía

De las Casas, G. (1996). Arte nuevo para criar seda. (A. Garrido Aranda, Ed.). 
Editorial Universidad de Granada.

Fábregas, A. (2017). La seda en el Reino Nazarí de Granada. En R. Franch 
Benavent, y G. Navarro Espinach (Coords.), Las rutas de la seda en la 
historia de España y Portugal (pp. 39-63). Publicacions de la Universitat 
de Vàlencia. 

Ruiz Gutiérrez, A. (2016). El Galeón de Manila. 1565-1815. Relaciones artís-
ticas entre España y Filipinas. Universidad de Granada.

https://www.granada.org/inet/archivomunpal.nsf/wwtod/71E8C5D3FFEC9458C1258BAF003DAD40?OpenDocument
https://www.granada.org/inet/archivomunpal.nsf/wwtod/71E8C5D3FFEC9458C1258BAF003DAD40?OpenDocument
https://www.granada.org/inet/archivomunpal.nsf/wwtod/71E8C5D3FFEC9458C1258BAF003DAD40?OpenDocument


115

13. Reflejos de nácar:  
impronta japonesa en los 
enconchados novohispanos

Ana Ruiz Gutiérrez

Universidad de Granada



116

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 13.1.  Concha de madreperla. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



117

13. Reflejos de nácar

Relación geográfica y temporal 

El tráfico artístico promovido a través del Galeón de Manila, junto 
con el gusto por lo asiático en el virreinato de Nueva España, hizo 
que pronto surgieran una serie de obras novohispanas influen-
ciadas directamente por los artículos procedentes de Asia, con los 
que se surtió un mercado ávido de este tipo de productos y se sol-
ventaban los problemas de abastecimiento generados por la fuerte 
demanda de los mismos. La importancia de este proceso se refleja 
en la cantidad de objetos que nos han llegado y que muestran las 
dimensiones y el calado que alcanzó esta simbiosis cultural. 

En ese sentido nos referimos, por ejemplo, a todo un reperto-
rio amplio de mobiliario procedente de Japón principalmente, en 
cuya elaboración será el nácar o madreperla el material protago-
nista, y en el que destacan armarios, papeleras, sillas, escritorios y 
biombos, entre otros. Un conjunto de bienes muebles, en defini-
tiva, que pronto formaron parte del imaginario del virreinato de 
Nueva España y, con el tiempo, del europeo.

La pintura enconchada o enconchado es una técnica artísti-
ca producto del ingenio novohispano con reminiscencias del arte 
namban,1 ya que las teorías vigentes sobre ellos aluden a que la 
utilización de la concha nácar o madreperla es influencia direc-
ta del intercambio de las lacas urushi2 japonesas elaboradas con 
la técnica del raden.3 Aunque estas piezas enconchadas, general-
mente lienzos o tablas de temática religiosa o histórica (algunas 
de ellas conformaron los afamados biombos), no siguen especí-
ficamente la técnica de la laca urushi, sino que están pintadas al 
óleo con incrustaciones de nácar gracias a un aglutinante animal, 

1.   El arte namban surgio del contacto entre España y Japón a lo largo de la segunda 
mitad del s. xvi y de las primeras décadas del s. xvii. El término namban (南蛮) significa 
‘bárbaros del sur’, en referencia a esos comerciantes y misioneros provenientes de la pe-
nínsula ibérica que establecieron relaciones con el país nipón.

2.   El urushi es la savia obtenida del urushinoki (‘árbol de urushi’ —Toxicodendron 
vernicifluum—), un árbol de hoja ancha caducifolio de la familia Anacardiaceae, originaria 
de Japón, China y Corea, de la que el urushiol es el componente principal. El urushi se 
utiliza como adhesivo y como material de recubrimiento. En países del sudeste asiático, 
como Vietnam, Tailandia y Myanmar, crecen árboles similares, pero el componente 
principal de su savia difiere del que tiene el urushinoki.

3.   Se trata de una técnica en la que se combina la incrustación de finas láminas de 
nácar con la de maki-e (combinación de urushi con polvo de oro o plata). 



118

Aprendizaje cultural a través de los objetos

evidenciando así la impronta artesanal propia americana en estas 
producciones. 

Este intercambio de objetos y saberes entorno al nácar proce-
dente de Asia y su huella en los enconchados son fundamentales 
para la comprensión íntegra de la cultura visual del virreinato de 
Nueva España hasta su disolución en el siglo xix.

Descripción 

Hoy se conocen más de trescientas pinturas enconchadas en dis-
tintas colecciones públicas y privadas de Argentina, México, Esta-
dos Unidos de América y España principalmente. De todas ellas, 
la mayoría conforman series de temática religiosa, y solo existen 
algunos ejemplos de temática profana, como una de las más cono-
cidas: las series vinculadas a la conquista de México, ubicadas en 
España, Argentina y México, y que se exhibieron en el año 2022 y 
2023 en el Museo de América en la exposición «La luz del nácar. 
Reflejos de Oriente en México». Algunas de las tablas enconcha-
das exhibidas daban muestra de la genialidad de los Gónzalez, 
Miguel y Juan, que trabajaron en sus talleres en México durante 
los años finales del siglo xvii. 

Propuesta didáctica

	Î Vencedores y vencidos. Conquista de México-Tenochtitlán. 
Describe brevemente las crónicas de este acontecimiento his-
tórico dependiendo de las percepciones de cada bando a través 
de este breve artículo. 
https://alatinacolonia2013.wordpress.com/wp-content/
uploads/2013/02/lectura-jose-luis-mtz.pdf 

	Î Analiza y compara la iconografía de los enconchados deposi-
tados en el Museo del Prado (p. 246) con el biombo con las 
escenas de la conquista de México conservados en el Museo de 
Historia de la Ciudad de México (pp. 252-254). 
https://www.mesoweb.com/es/articulos/sub/Moctezuma_II.pdf

https://alatinacolonia2013.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/02/lectura-jose-luis-mtz.pdf
https://alatinacolonia2013.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/02/lectura-jose-luis-mtz.pdf
https://www.mesoweb.com/es/articulos/sub/Moctezuma_II.pdf


119

13. Reflejos de nácar

	Î Revisa también las fichas catalográficas de estas piezas en el 
Museo del Prado. 
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/con-
quista-de-mexico-por-hernan-cortes-19-y-20/2afc1873-59ae-
4558-910d-bf425212d147 

Bibliografía

Cabañas Moreno, P. (2013). Huellas del arte japonés en Nueva España: 
Biombos, enconchados y maques. En Lacas Namban. Huellas de Japón 
en España. IV Centenario de la Embajada Keicho (pp. 297-319). Ministe-
rio de Educación, Cultura y Deporte.  

Cortés, A., Zaragoza, V., y Rossell Pedraza, X. (2023). Los enconchados 
de La conquista de México en un museo mexicano ¿Cuadros o biom-
bos? El dilema de un objeto. Res Mobilis, 12(15), 33-57. https://doi.
org/10.17811/rm.12.15.2023.33-57 

Curiel, G. (2007). Al remedo de la China: el lenguaje achinado y la for-
mación de un gusto dentro de las casas novohispanas. En G. Curiel 
(Ed.), Orientes-Occidentes. El arte y la mirada del otro. XXVII Coloquio 
Internacional de Historia del Arte. UNAM-IIE. 

García Saiz, C. (1980). La Pintura Colonial en el Museo de América. Los 
enconchados. (Vol.II). Dirección General del Patrimonio. 

Kawamura, Y. (2013). Juan González y Miguel González. Visita de 
Cortés a Moctezuma. En Lacas Namban. Huellas de Japón en España.  
IV Centenario de la Embajada Keicho (pp. 430-435). Ministerio de Edu-
cación, Cultura y Deporte. 

Ocaña Ruiz, S. (2013). Nuevas reflexiones sobre las pinturas incrustadas 
de concha y el trabajo de Juan y Miguel González. Anales del Instituto 
de Investigaciones Estéticas, (102), 125-176. 

Ocaña Ruiz, S. (2015). Enconchados: gustos, estrategias y precios. Anales 
del Instituto de Investigaciones Estéticas, (106), 75-112. 

Zabía de la Mata, A. (2022). La luz del nácar. Reflejos de Oriente en México. 
Ministerio de Educación, Cultura y Deporte. 

https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/conquista-de-mexico-por-hernan-cortes-19-y-20/2afc1873-59ae-4558-910d-bf425212d147
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/conquista-de-mexico-por-hernan-cortes-19-y-20/2afc1873-59ae-4558-910d-bf425212d147
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/conquista-de-mexico-por-hernan-cortes-19-y-20/2afc1873-59ae-4558-910d-bf425212d147
https://doi.org/10.17811/rm.12.15.2023.33-57
https://doi.org/10.17811/rm.12.15.2023.33-57




121

14. Marfiles, el oro blanco 
de la época moderna

Antonio Rafael Fernández Paradas

Universidad de Granada



122

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura. 14.1   Detalle de la Sagrada Familia (1600-1700). 

Museo Arqueológico Nacional.



123

14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna

En sentido estricto, el término marfil define solo a la materia que 
conforma los colmillos o defensas de los elefantes, pero en la prác-
tica también acoge a los colmillos de otros animales como el ma-
mut o la morsa. 

El marfil, llamado oro blanco, fue el material predilecto para 
realizar obras de pequeño formato, siempre ajustado al tamaño 
de las defensas de elefantes utilizadas. Actualmente, la escultura 
de marfil de calidad se encuentra entre los objetos más cotizados 
del mercado. 

Etimológicamente, marfil quiere decir ‘diente de elefante’ y es 
una palabra de raíz árabe: cazmal-fil (fil ‘elefante’ y cazm ‘hueso’). 
En función del contexto lingüístico que nos encontremos, podre-
mos encontrar diversas acepciones y procedencias del término. 
Mientras que en algunos países deriva de la raíz latina ebur, en el 
entorno germano procede del término elfenbein ‘hueso de elefan-
te’. En Inglaterra, Francia, Holanda, Italia y Cataluña disponen de 
términos semejantes: ivory en inglés, ivore en francés, ivoor en neer-
landés, avorio en italiano y vori en catalán. Proceden todos ellos 
del sustantivo latino ebur, del que en español procede el adjetivo 
ebúrneo. En portugués encontramos el término marfím. El término 
griego élephantódos equivale también a ‘diente de elefante’ (de dont 
y élephas). En ruso se denomina slonobaia kosti, literalmente ‘hueso 
de elefante’. 

Procedencia. Los núcleos originarios de desarrollo de los elefantes 
son África y Asia (Abisinia, India, Siam…). La calidad y tamaño 
depende de su procedencia. Es importante tener en cuenta la pro-
cedencia de los colmillos y que los centros productores de talla en 
marfil adquieren los colmillos de marfil en un determinado lugar. 
Formalmente, los colmillos filipinos, indios y africanos muestran 
caracteres vinculantes que son básicos a la hora de aplicar un pe-
ritaje a las piezas de marfil. 

Tamaño:

•	 Longitud de 1.50 a 2 m.
•	 Anchura aproximada de unos 20 cm.
•	 Pueden alcanzar un peso de hasta 50 kg.



124

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Estructura: Formada por capas fibrosas calcificadas alrededor de 
un núcleo central o pulpa. Presenta su parte inferior protegida por 
esmalte al exterior y hueco en su interior. La sección transversal 
presenta un corte muy parecido al de la madera, en capas concén-
tricas curvilíneas. 

Color: La calidad depende de la dureza, de la consistencia y del 
brillo, siendo el más apreciado el procedente de la costa oeste de 
África y el de Siam. Sus colores oscilan entre un blanco brillante y 
tonos amarillentos, a veces ligeramente rosados. Con el tiempo se 
oscurece, dependiendo de la cantidad de aceite de su composición. 
A lo largo de la historia, frecuentemente el marfil se ha presentado 
policromado. 

Talla: Similar a las de las maderas duras. Precisa sierras, limas, 
buriles, etc.

Conservación: Al igual que la madera, depende de la humedad y 
temperatura.

Es más sólido que la madera. 
Tipos de marfil:

•	 Elefante (Loxodonta africana, Elephas maximus) y Mamut (Mam-
muthus primigenius)

	- El marfil procede de dos incisivos superiores modificados.
	- El mamut se extinguió hace 10 000 años.

•	 Morsa (Odobenus rosmarus)
	- Se usaba ya en los siglos xi y xii.
	- Especialmente utilizado en obras de arte en Escandinavia, 
Rusia y las Islas Británicas. 

	- Actualmente lo utilizan los inuit de Groenlandia y Canadá. 
	- Procede de dos caninos superiores modificados.
	- Los colmillos de una especie de morsa que habita en el Pací-
fico pueden alcanzar un metro de longitud.

	- Los dientes de morsa tienen forma de espiga redondeada e 
irregular y una longitud de unos cinco centímetros.

•	 Cachalote y orca (Physeter catodon y Orcinus orca)
	- La longitud media de los dientes de cachalote puede ascender 
a los veinte centímetros.



125

14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna

	- Ambas especies tienen dientes cónicos con una pequeña capa 
de esmalte en la punta.

	- El corte transversal del diente de ambas especies es redondo 
u ovalado.

	- Los dientes de orca tienen dos pequeñas mellas periféricas. 
•	 Narval

	- Especialmente utilizado en los países del norte.
	- Es una ballena ártica que se observa raramente. 
	- En un individuo maduro el colmillo puede alcanzar una lon-
gitud de dos a siete metros. 

	- Debido a su blancura y dureza se solicitaba para llaves de 
piano y mangos de cuchillos. 

•	 Hipopótamo (Hippopotamus amphibius)
	- Usado por los romanos para realizar dentaduras postizas.
	- Los caninos superiores e inferiores y los incisivos son las 
fuentes más comunes de marfil de hipopótamo.

	- Cada tipo de diente tiene una morfología propia.
•	 Jabalí verrugoso (Phacochoerus aethiopicus)

	- Se obtiene de los caninos inferiores y superiores.
•	 Sucedáneos del marfil: Hueso, concha, cálao de Borneo, marfil 

vegetal, sucedáneos manufacturados con caseína y resina, con 
polvo de marfil y resina…

Descripción

Los marfiles de los siglos xvi y xvii, en el caso español, actualmen-
te se sitúan entre los más desconocidos del panorama ebúrneo, 
ya que, por ejemplo, si comparamos los estudios dedicados a los 
marfiles hispano-filipinos, la bibliografía y estudios relativos a 
los marfiles netamente esculpidos en suelo español es bastante 
escasa. 

Debemos de tener en cuenta que el periodo medieval, especial-
mente el gótico y la repercusión de los talleres franceses, supusie-
ron una de las etapas más brillantes en la historia de la eboraria. 
Los últimos ejemplares de la eboraria gótica indican su decaden-
cia en el transcurso del siglo xv. 

Los Siglos de Oro vendrán marcados por una escasez general 
del material, lo que conllevará que en una primera etapa, el pri-
mer Renacimiento, sean pocas la obras que podamos mencionar 



126

Aprendizaje cultural a través de los objetos

en relación, por ejemplo, a los ejemplares conservados de la se-
gunda mitad del siglo xvi y los siglos xvii y xviii. 

Las esculturas de la época, a líneas generales, muestran los ca-
racteres propios de las clasificaciones estilísticas imperantes: Re-
nacimiento, Manierismo, Barroco, Rococó y Neoclasicismo. Ca-
bría mencionar que las obras manieristas tienen continuidad en 
el Barroco y que en ocasiones resulta complicado peritar y situar 
una pieza en una determinada época. El manierismo supone una 
época de esplendor en la eboraria europea; el sentimiento refina-
do y elitista de la época favorece su producción. 

El desarrollo estilístico-cronológico de nuestra escultura en 
marfil de la primera mitad del siglo xvii se desarrolla en una triple 
dirección: la italiana, la flamenquizante y la puramente española, 
siendo el tránsito al Barroco progresivo. El realismo contenido de 
las escuelas andaluzas será una de las producciones más impor-
tantes de la eboraria española. Con carácter general, en España 
domina la iconografía religiosa, sobresaliendo especialmente los 
crucificados, cuestión en parte comprensible si partimos de la 
bondad del material y la consideración de este como noble.

La denominación marfil hispano-filipino se utiliza para designar 
un conjunto de piezas que llegaron a España procedentes de los 
territorios de ultramar, de las actuales Filipinas e Indonesia. Se 
trata de piezas que iconográficamente se expresan en lenguajes 
europeos, pero que fueron realizadas por artistas orientales anó-
nimos, los sangleyes, chinos residentes en Filipinas. A partir del 
siglo xviii, se ha documentado el trabajo de indios y mestizos cris-
tianizados en el desarrollo de los trabajos, aunque parece ser que 
bajo las supervisiones de los sangleyes. La producción de piezas se 
extendió durante toda la permanencia española en el territorio, 
desde 1565 a 1898. 

Los ejemplares de la segunda mitad del siglo xvi acusan un 
fuerte orientalismo en su personalidad: son esquemáticos en sus 
formas y destacan por su gran tamaño, debido a la edad de los ele-
fantes del momento. Las piezas del siglo xvii presentan mayor de-
sarrollo artístico. En el siglo xviii volvemos a encontrar un interés 
por el esquematismo corporal mezclado con un fuerte gusto por 
la policromía. Desde el punto de vista de la iconografía, destacan 
las temáticas religiosas y los santos relacionados con las órdenes 
que intervinieron en la cristianización de Filipinas.



127

14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna

Figura 14.2.  1) Detalle de La Dolorosa (segunda mitad del siglo xvii) y  
2) Detalle del Santo Niño de Cebú (1600-1700). 

1) Escuela granadina. Museo Nacional de Artes Decorativas, Madrid, y  
2) Museo de América. Lugar de procedencia: Manila (isla de Luzón, Filipinas). 

Propuesta didáctica 

¿Conoces al Santo Niño de Cebú?	

Busca la historia de este curioso niño. ¿A qué se debe su nom-
bre? ¿Cuáles son las fechas más importantes de su historia? 
¿Qué personajes históricos están relacionados con él? 

¿Cómo ha llegado el niño al Museo de América?

Imagínate que eres un navegante del siglo xviii y que vives en 
Manila, Filipinas. Te han encargado una importante misión: 
traer la milagrosa imagen del Santo Niño de Cebú a la corte del 
rey Carlos III en Madrid. Busca un mapa y traza la ruta que ten-
drás que hacer para que la imagen llegue al rey. ¡¡Recuerda!! Es-



128

Aprendizaje cultural a través de los objetos

tás en el siglo xviii: los caminos y los mares son peligrosos, las 
rutas son diferentes a las actuales y el Santo Niño es codiciado.

¡No olvides utilizar tu sextante para navegar por los mares!

Bibliografía 

Estella Marcos, M. (1967). Vírgenes de marfil hispanofilipinas. Archivo 
español de arte, 40 (160), 333-358. 

Estella Marcos, M. (1984). La escultura barroca de marfil en España: las 
escuelas europeas y las coloniales. Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. 

Fernández Paradas, A. R. (2016). Preciosismo y refinamiento: La ebora-
ria barroca. En: A. R. Fernández Paradas (Coord.), Entre el barroco y 
el siglo XXI. Escultura barroca española. Nuevas lecturas desde los Siglos de 
Oro a la Sociedad del Conocimiento (pp. 171-187). ExLibric. 

Fernández Paradas, A. R. (Coord.) (2016). Entre El Barroco y el siglo xxi. 
Escultura barroca española. Nuevas lecturas desde los Siglos de Oro a la 
Sociedad del Conocimiento. (Vol. I). ExLibric.

Sierra de la Calle, B. (2018). El Santo Niño de Cebú y la evangelización de 
Filipinas. Congreso Internacional de Historia “Primus circumdedisti me”,  
319-344.



129

15. El catecismo de fray 
Pedro de Gante.  
Evangelizar y educar 
en la fe cristiana

Gloria Espinosa Spínola

Universidad de Almería



130

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Fig. 15.1.  Catecismo en papel europeo, de 83 páginas, formato 8 x 6 cm.  
Fray Pedro de Gante. 

Biblioteca Nacional de España. Copia extraída de 
 http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000057904&page=1

http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000057904&page=1


131

15. El catecismo de fray Pedro de Gante

Relación geográfica y temporal

Fray Pedro de Gante (h. 1480-1572) llegó a México en agosto de 
1523 junto con fray Juan de Ayora y fray Juan de Tecto, tres fran-
ciscanos del convento que la orden tenía en Gante, y lo hicieron 
por mandato del emperador Carlos V. Se instalaron en la ciudad 
de Tezcoco, fundando el que sería el Convento de San Antonio 
de Padua, que incluía una escuela para la educación en la doc-
trina cristiana de niños y niñas indígenas. Allí se les enseñaba a 
leer, escribir, cantar y tañer un instrumento, aprender un oficio 
y, a aquellos que mostraban mejores actitudes, se les daba una 
formación más esmerada para colaborar con los religiosos en la 
prédica y evangelización de sus congéneres. En 1526, fray Pedro 
se trasladó al Convento de San Francisco de la Ciudad de México, 
fundando y dirigiendo la Escuela de San José de los Naturales, 
ubicada en el atrio del convento, siguiendo el mismo modelo que 
había implementado en Tezcoco.  

En un primer momento, en San José, la formación de estos ni-
ños se hizo en náhuatl, la lengua más hablada en el Valle de Mé-
xico, pero pronto a los hijos de los indios caciques o principales 
se les formó en la gramática latina, la materia más apreciada en 
la educación europea, un aprendizaje que también fue la base de 
otra escuela franciscana de gran prestigio: el Colegio de la San-
ta Cruz en Tlaltelolco. En cambio, a los hijos de los macehuales 
únicamente se los instruía en los preceptos y ritos de la nueva 
religión.  

La instrucción cristiana de los indígenas necesitó de un gran es-
fuerzo pedagógico, siendo uno de los métodos empleados los cate-
cismos en pictogramas que, tomando como referencia la escritura 
mesoamericana, transcribían las palabras de la doctrina en imá-
genes. Ahora bien, el sistema más habitual fue, tras trasladar al 
alfabeto latino la fonética náhuatl, la composición e impresión de 
manuscritos directamente en la lengua vernácula, principalmente 
tras la introducción de la imprenta en 1539 a petición del primer 
obispo de México, fray Juan de Zumárraga. Otros manuscritos di-
dácticos de fray Pedro de Gante fueron La cartilla para enseñar a 
leer (1569) y la Doctrina cristiana en lengua mexicana (1547 y 1553). 



132

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Descripción

Este catecismo atribuido a fray Pedro de Gante se data en una fecha 
temprana de la evangelización mexicana, a finales de la década de 
1520. Cada página se ordena en cinco bandas horizontales a do-
ble página en las que se suceden imágenes muy esquemáticas y de 
vivos colores que se leen de izquierda a derecha. El contenido del 
catecismo se inicia con la señal de la santa cruz, oraciones (avema-
ría, credo, Yo confieso, salve), mandamientos, sacramentos, obras de 
misericordia y una breve doctrina sobre las verdades de la fe. 

Este catecismo forma parte de los manuscritos conocidos como 
testerianos, denominados así porque su invención le fue atribuida a 
otro fraile franciscano, fray Jacobo de Testera. Dichos manuscritos 
forman un corpus de veinticinco ejemplares que se caracterizan 
por su pequeño tamaño, por estar pintados, a veces con anotacio-
nes, y por transcribir en imágenes, casi palabra por palabra, textos 
que se aprendían de memoria. Estas obras se fechan entre los si-
glos xvi y xix, y se encuentran dispersas en diferentes instituciones 
de Europa, Estados Unidos y México.     

Propuesta didáctica

	Î Lee los textos y responde a las cuestiones que se plantean al 
final. 

TEXTO 1: 

Carta de fray Pedro de Gante a Carlos V, 31 de octubre de 1532

He tenido y tengo cargo de enseñar los niños y muchachos a leer y 
escribir y predicar y tratar en todo esto, y como yo no soy sacerdote he 
tenido más tiempo y oportunidad en esta causa, y por haber razona-
ble habilidad, y la gente para ello hace aprovechado razonablemen-
te. Y sin mentir puedo decir harto bien que hay buenos escribanos 
y predicadores y pláticos con harto hervor, y cantores que podrían 
cantar en la capilla de V.M. que sino se ve no se creerá. Para enseñar y 
doctrinar estos muchachos hace hecho dentro del sitio o corrales de 



133

15. El catecismo de fray Pedro de Gante

nuestra casa una escuela y capilla donde continuamente se enseñan 
quinientos o seiscientos muchachos ( Cartas de Indias, pp. 51-53). 

TEXTO 2: 

En su búsqueda de formas eficientes y sencillas de transmitir la doc-
trina católica, los miembros de las órdenes religiosas presentes en Mé-
xico recurrieron a distintos soportes: desde la música (sobre todo en 
el caso de los dominicos y los jesuitas) a las representaciones teatrales 
y las obras de arte figurativo en general. Pero sin duda fueron las pin-
turas, grabados e ilustraciones los que más éxito tuvieron, debido a 
su uso tradicional en la redacción y transmisión de saberes entre las 
sociedades originarias de aquellas tierras. (Civallero, 2017, p. 6). 

•	 Investiga sobre los principales o caciques y los macehuales. 
¿Por qué tuvieron una educación diferenciada?

•	 Descubre: ¿quién fue Jacobo de Testera y cuál fue su labor 
como evangelizador?

•	 Investiga sobre fray Pedro de Gante y valora su trabajo en 
México.

•	 Descubre: ¿qué son los pictogramas? ¿Qué valor tenían en 
los pueblos prehispánicos?

Bibliografía

Cartas de Indias (1887). Ministerio de Fomento-Imprenta de Manuel G. 
Hernández. 

Cortés Castellanos, J. (1987). El Catecismo en pictogramas de fray Pedro de 
Gante. Fundación Universitaria Española. 

Gaillemin, B. (2022). ¿Imágenes universales? La relación entre el idioma 
y la imagen en los catecismos pictográficos coloniales de México. En 
B. Alcántara Rojas, M. A. Sánchez Aguilera, y T. Rosas Xelhuantzi 
(Coords.), Vestigios manuscritos de una nueva cristiandad (pp. 133-164). 
UNAM.

Yunes Vincke, E. (2018). La Doctrina christiana en lengua mexicana 
de fray Pedro de Gante: una herramienta pedagógica para el Nue-
vo Mundo. Estudios de Historia Novohispana, 59, (julio-diciembre),  
118-147.





135

16. La labor de los 
franciscanos en México.  
El atrio conventual como 
espacio cristiano indígena

Gloria Espinosa Spínola

Universidad de Almería



136

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 16.1.  Estampa titulada «La organización franciscana en México».

Inserta en el libro de fray Diego de Valadés, Retórica Cristiana, publicado en 
Perugia (Italia), 1579. (CC0).  Extraído de https://www.flickr.com/photos/

internetarchivebookimages/14586423378/

https://www.flickr.com/photos/internetarchivebookimages/14586423378/
https://www.flickr.com/photos/internetarchivebookimages/14586423378/


137

16. La labor de los franciscanos en México

Relación geográfica y temporal

Una vez consumada la conquista de los territorios americanos por 
las armas, la monarquía hispana debió afrontar la conquista espi-
ritual de los pueblos indígenas, una labor que le fue encomendada 
mediante el llamado patronato regio, y que significaba que el pa-
pado cedía una serie de derechos eclesiásticos a la Corona que, a 
cambio, debía organizar, proveer y edificar todo aquello que fuese 
necesario para su cristianización. De esta manera, tras la desa-
fortunada experiencia en tierras caribeñas, las inmensas tierras 
continentales, con su gran diversidad étnica y cultural, se abrían 
tras la conquista de la gran México-Tlaltelolco en 1521, ofreciendo 
una nueva oportunidad para convertir y evangelizar en los valo-
res de la primitiva Iglesia cristiana a estos pueblos idólatras. Una 
providencial y compleja empresa que fue asignada a las órdenes 
mendicantes de San Francisco, Santo Domingo y San Agustín, las 
cuales definieron las estrategias y los métodos a seguir, y en la que 
destacaron especialmente los padres franciscanos, pues fueron los 
primeros en establecerse en México en mayo de 1524. 

Este trabajo misional exigió el conocimiento de las lenguas in-
dígenas, herramienta fundamental para comunicarse y trasmitir 
el mensaje de Cristo, pero también para conocer sus creencias, 
tradiciones, ceremonias y festividades, es decir, toda su cultura 
y orden vital, los cuales serán transformados por la acción evan-
gélica que los religiosos realizarán en los atrios de los complejos 
conventuales. 

Estos atrios se definen como espacios especialmente dedicados 
a la población indígena, lugares donde se la educaba en los princi-
pios de la nueva fe, pero también en las herramientas del conoci-
miento occidental, como el latín, así como en las diferentes artes 
y oficios, tanto indígenas como europeas, siendo el ejemplo más 
destacado la Escuela de San José de los Naturales en el Convento 
de San Francisco de la Ciudad de México. Arquitectónicamente, 
estos atrios se caracterizan por ser grandes espacios al aire libre 
que, cercados por una barda almenada de mampostería, antece-
dían a la iglesia del recinto conventual, y en los que se encerraban 
otras construcciones como la capilla abierta, espacio devocional 
y litúrgico; las capillas posas de las esquinas, donde se posaba el 
santísimo sacramento durante las frecuentes procesiones que allí 



138

Aprendizaje cultural a través de los objetos

se celebraban, y la cruz de piedra que, con los símbolos de la pa-
sión de Cristo, se ubicaba en el centro de los mismos.

Descripción

Fray Diego de Valadés, de origen extremeño, llegó a México cuan-
do tan solo tenía cuatro años de edad, y se formó en el convento 
franciscano de la Ciudad de México con fray Pedro de Gante, cur-
sando estudios humanísticos, filosofía y teología, llegando tam-
bién a dominar varias lenguas autóctonas como otomí, tarasco 
y mexicano. De vuelta a España, hacia 1572 y tras su paso por 
la corte del rey Felipe II, marchó a Roma, donde se encontraba 
en 1575. En las ciudades italianas de Roma y Perugia, escribió su 
Retorica Cristiana, impresa en esta última ciudad el 25 de mayo de 
1579, una obra dedicada al papa Gregorio XIII, compuesta por 378 
páginas y 26 estampas realizadas con diversas técnicas de graba-
do, siendo el objetivo principal de este fraile crear un manual para 
uso de los predicadores en Indias basado, metodológicamente, en 
el arte de la memoria.

	 La estampa de la «Organización franciscana en México» 
ilustra cómo el atrio fue el recinto conventual propio de los indí-
genas. En el centro de la composición se representa una alegoría 
de la nueva iglesia indiana llevada en andas por fray Martín de 
Valencia, quien lideró la primera barcada de la orden llegada a 
México, y el propio san Francisco de Asís. Repartidos por todo 
el espacio abierto existen diversos grupos de indios asistidos por 
frailes que aprenden la doctrina cristiana y todo lo relacionado 
con la administración de los sacramentos. Igualmente, en las cua-
tro esquinas atriales aparecen las capillas posas en las que nue-
vamente un franciscano predica a los fieles congregados, agrupa-
dos según el sexo y la edad, mientras que en la capilla abierta, 
representada en la zona inferior de la estampa con siete naves, se 
celebra la confesión, la comunión, la extremaunción, la eucaristía 
y, sobre todo, ya  que ocupa el espacio central, se imparte justicia, 
pues escribía Valadés que «escuchamos todas las controversias de 
los indios que están relacionadas con lo espiritual, y por causa de 
la buena voluntad que nos tienen ponemos fin a ellas sin aparato 
de juicio» (p. 493). 



139

16. La labor de los franciscanos en México

Propuesta didáctica

	Î Lee el texto y responde a las cuestiones que se plantean al final:

… De trecho en trecho hacen sus arcos triunfales, y en las cuatro es-
quinas que hace el circuito o vuelta de la procesión levantan cuatro 
como capillas, muy entoldadas y adornadas de imágenes y de verjas 
de flores con su altar en cada una, a do el sacerdote diga una oración, 
y después de dicha, por vía de descanso y entretenimiento, sale una 
danza de niños bien ataviados al son de algunas coplas devotas (mo-
tetes) que juntamente con los ministriles cantan los cantores. Otra 
capilla como estas se hace a la salida del patio enfrente de la puerta de 
la iglesia, que es el primer paradero o descanso de la procesión en la 
cual van otras danzas y bailes que causan regocijo (Mendieta, p. 98). 

•	 Compara el texto con la estampa de la «Organización 
franciscana de México» de fray Diego de Valadés señalando 
similitudes y diferencias entre ambas fuentes históricas. 

•	 ¿Cómo se describe una procesión en el texto? Investiga 
sobre las ceremonias y fiestas celebradas en los conventos 
mendicantes. 

	Î Estampa «Discunt omnia» (‘aprenden de todo’). En esta segun-
da lámina, Valadés ilustra cómo utilizaba fray Pedro de Gante 
el método de la memoria artificial. Investiga y debate sobre esta 
metodología educativa.



140

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 16.2.  Estampa titulada «Discunt omnia». 

Inserta en el libro de fray Diego de Valadés, Retórica Cristiana, publicado en Perugia (Italia), 
1579. Extraído de https://es.wikipedia.org/wiki/Diego_de_Valad%C3%A9s#/media/

Archivo:Houghton_Typ_525.79.865_-_Rhetorica_christiana,_Diego_Valad%C3%A9s,_211.jpg  
Fuente: Typ 525.79.865, Houghton Library, Harvard University.

https://es.wikipedia.org/wiki/Diego_de_Valad%C3%A9s#/media/Archivo:Houghton_Typ_525.79.865_-_Rhetorica_christiana,_Diego_Valad%C3%A9s,_211.jpg  
https://es.wikipedia.org/wiki/Diego_de_Valad%C3%A9s#/media/Archivo:Houghton_Typ_525.79.865_-_Rhetorica_christiana,_Diego_Valad%C3%A9s,_211.jpg  


141

16. La labor de los franciscanos en México

Bibliografía

Chaparro Gómez, C. (2015). Fray Diego de Valadés. Evangelizador francis-
cano en Nueva España. Centro Extremeño de Estudios y Cooperación 
con Iberoamérica. 

Espinosa Spínola, G. (1999). Arquitectura de la Conversión y Evangelización 
en la Nueva España durante el siglo xvi. Universidad de Almería. 

López de la Torre, C. F. (2016). El trabajo misional de fray Pedro de Gan-
te en los inicios de la Nueva España. Fronteras de la Historia, 21(1), 
90-116.

Mendieta, fray Gerónimo de (1997). Historia eclesiástica indiana, (obra 
escrita en 1595). Consejo Superior de la Cultura y las Artes.

Pizarro Gómez, F. J. (2018). Los atrios conventuales: espacios, arquitec-
turas e imágenes para la evangelización. En R. Perales Piqueres, y M. 
P. Benítez de Unánue (Coords), Los conventos del siglo XVI de Pueblo y 
Morelos. Patrimonio cultural mundial (pp. 61-83). Universidad Popular 
Autónoma de Puebla. 





143

17. La cruz, símbolo 
fundamental del cristianismo.  
Iconografía, simbología 
y didáctica

Guadalupe Romero-Sánchez,  
Violeta Pina Paredes y Francisco José Jurado Pérez

Universidad de Granada (Campus de Ceuta) 



144

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 17.1.  Cruz. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



145

17. La cruz, símbolo fundamental del cristianismo

Relación geográfica y temporal

La cruz es considerada el emblema principal del cristianismo; es 
su símbolo más reconocible, aunque su presencia y significación 
fue cambiando con el transcurso de los siglos. Es el signo más 
utilizado y uno de los más antiguos, está presente en las formas 
estructurales de los templos, en las procesiones, en el cuerpo supe-
rior de los retablos, en algunos bienes de carácter litúrgico (copo-
nes, cálices, campanillas, ternos, pilas…), en lápidas sepulcrales, 
caminos, atrios o plazas, e identifica también a los discípulos y 
fieles.

Como instrumento de martirio y suplicio era cruel e ignomi-
niosa. Tuvo un origen remoto, probablemente asirio, siendo los 
fenicios sus difusores y pasando por Egipto, Grecia, Siria, Carta-
go, persas e indios. De Cartago la adoptan los romanos (Monreal 
Casamayor, 1997). Su práctica fue abolida por Constantino I en el 
318 (al parecer por respeto a la pasión de Cristo).

A pesar de su uso universal por parte de la comunidad cristiana, 
la cruz no se empleó desde el principio, sino que el triunfo de su 
representación tuvo lugar en el primer tercio del siglo iv. Por un 
lado, se relaciona con la visión del emperador Constantino I en el 
año 312, cuando, según cuenta la leyenda, antes de la batalla que 
tuvo lugar cerca del puente Milvio (último combate del conflicto 
desatado por los emperadores romanos de Oriente y Occidente) se 
le apareció la cruz en el cielo pidiéndole sustituir el águila impe-
rial en el lábaro durante el combate. Desde entonces, Constantino 
adoptó el lema «In hoc signo vinces» (‘con este signo vencerás’). Por 
otro, con el periplo que llevó a santa Elena, madre de Constantino, 
en el 326 a Tierra Santa en busca de la vera cruz, la cual encontró, 
según los relatos. En el camino ordenó la construcción de tres igle-
sias, la de la Natividad en Belén, la de la Ascensión en el monte de 
los Olivos y la del Santo Sepulcro en Jerusalén, también conocida 
como Basílica de la Resurrección, consagrada en el año 335. 

Siguiendo a Cots Morató (2012), de Jerusalén pasaría a Cons-
tantinopla y desde ahí a Roma, siendo introducida por el papa 
Sergio I; no obstante, san Paulino de Nola en el siglo v hizo refe-
rencia en uno de sus textos a que sobre el altar del templo colgaba 
la cruz y el monograma de Cristo. En España su presencia aparece 
atestiguada en época bizantina (siglo vii), manteniéndose vigente 
con posterioridad (Silva, 2001). 



146

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Pero además de la cruz de altar, destacamos las cruces proce-
sionales, especialmente relacionadas con las cofradías, institu-
ciones básicas de la vida social de una comunidad cristiana. De 
entre ellas, proliferaron las dedicadas a la vera cruz, existentes en 
Europa (especialmente en Italia) desde la Edad Media y generali-
zándose durante los siglos del Barroco, como expresión particular 
de veneración de la pasión de Cristo (García Fernández, 2009). 
De hecho, las disposiciones emanadas del Concilio de Trento sir-
vieron de impulso para la erección de corporaciones, pues daban 
validez al culto de las imágenes. En América se organizan expo-
nencialmente, agrupando a toda la sociedad, españoles, mestizos, 
indios, criollos, negros o mulatos. Estas cofradías fueron espe-
cialmente importantes en las áreas rurales y ocuparon un papel 
fundamental en la evangelización y transmisión de los mensajes 
cristianos, además de garantizar auxilio social y una buena muerte 
con entierro, velatorio, misa y sepultura (Jiménez Jiménez, 2022). 

Descripción

La cruz es una figura formada por dos líneas que se atraviesan o 
cortan perpendicularmente y hace alusión al patíbulo en cuyos 
travesaños se clavaban o sujetaban manos y pies de los conde-
nados al suplicio. En él, según los Evangelios, padeció y murió 
Jesucristo (Mt 27, 32-56; Mc 15, 1-5; Lc 23, 26-49; Jn 19, 17-30). Es 
la carga simbólica que llevan los fieles, como reflejo de vida y en 
el camino de la salvación. Por ello, ocupa un lugar preeminente en 
las iglesias, principalmente sobre el altar, teniendo especial signi-
ficado y presencia durante la eucaristía (García Mogollón, 2010). 

Ante la cruz se prestaba juramento y está presente cuando se 
reza el rosario, pues abre y cierra el proceso mismo de la oración. 
Los fieles se santiguan o trazan la señal de la cruz sobre uno mis-
mo (tocándose con la mano derecha sucesivamente la frente, el 
pecho y cada hombro, reproduciendo el signo del martirio sobre 
su cuerpo) pudiendo acompañar el gesto con la recitación de una 
fórmula trinitaria («En el nombre del Padre —sílaba pa en la fren-
te—, del Hijo —sílaba hi en el vientre— y del Espíritu Santo —sí-
labas pi y san en ambos hombros—. Amén»). Si el gesto se realiza 
sobre alguna persona o cosa, se está bendiciendo. Por otro lado, 
si las personas, antes de santiguarse, se persignan haciendo tres 



147

17. La cruz, símbolo fundamental del cristianismo

cruces sobre frente, boca y corazón, se trata, además, de una in-
vocación a la acción de la divinidad para mantenerse libre de lo 
siguiente:

•	 Malos pensamientos (primera cruz). Fórmula: «Por la señal de 
la santa cruz».

•	 Malas palabras (segunda cruz). Fórmula: «De nuestros enemigos».
•	 Malos sentimientos (tercera cruz). Fórmula: «Líbranos, Señor, 

Dios nuestro».

Es símbolo de redención y de la victoria de Cristo contra el mal. 
Los programas iconográficos relacionados tienen sentido tanto a 
nivel litúrgico, como expresión simbólica de los misterios de la 
religión, como a nivel didáctico o de catequesis de la doctrina cris-
tiana (Cots Morató, 2012). En este aspecto, uno de los símbolos 
más claros es la imagen del cordero místico o apocalíptico, nimba-
do y con banderola de triunfo en sus patas que a veces, en cruces 
procesionales o de altar, sustituye a la figura de Cristo o se ubica 
en su reverso (Rodríguez Peinado, 2010).

Siguiendo a Cots Morató (2012), podemos realizar una apro-
ximación a una clasificación de las imágenes relacionadas con la 
cruz o con la crucifixión:

•	 El desamparo de Cristo. Es el momento del abandono, del que 
Jesús es consciente cuando dice «Dios mío, Dios mío, ¿por qué 
me has abandonado?» (Mt 27, 46; Mc 15, 33). Por ello, se suele 
representar solo el crucifijo o la imagen de Jesús, pero ni al Es-
píritu Santo, ni al Padre.

•	 Imágenes conceptuales. Cristo Rey, Agnus Dei, el pelícano y 
sus crías, INRI, anagrama de Cristo, corazón traspasado por 
tres clavos, la Trinidad, el calvario (con san Juan y la Virgen 
Dolorosa), la asunción de la Virgen…

•	 Escenas narrativas.
	- Tipos iconográficos de la pasión: la última cena, la oración 
en el huerto, la resurrección de Adán, el lavatorio, el prendi-
miento, la coronación de espinas, Cristo atado a la columna, 
Cristo con la cruz a cuestas, la bajada a los infiernos, la baja-
da a los limbos, la ascensión…

	- El ciclo de Cristo: el nacimiento, el anuncio a los pastores, la 
adoración de los Reyes Magos, la huida a Egipto…



148

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Propuesta didáctica 

	Î Según se incluye en el Diccionario de los símbolos (Chevalier, 
1988, p. 362), los cuatro símbolos fundamentales son los si-
guientes: centro, círculo, cruz y cuadrado. Centrándonos en la 
cruz, existe un gran número y variedad de signos crucíferos. 
Haz una clasificación de los diferentes tipos (aspa, cruceta, 
lábaro…) y su significado o simbolismo, indicando a quién 
representan y si existe algún tipo de ritual en su uso o coloca-
ción. Una vez realizado, busca información sobre el origen de 
la esvástica. 

	ÎDesde la época altomedieval la cruz poseyó un valor apotropaico 
y profiláctico, siendo objeto de culto y sacándose en procesión. 
Desde el siglo x se convierte en símbolo de triunfo o victoria 
de Cristo sobre la muerte. Indaga sobre el significado de las 
palabras resaltadas en cursiva y busca representaciones pictó-
ricas o temas iconográficos relacionados con ellas. Incluye en 
tu investigación empresas políticas o campañas militares, no 
únicamente escenas religiosas.  

	Î San Paulino de Nola, obispo de esta región italiana (diócesis 
situada en la provincia de Nápoles), es mencionado también 
en el capítulo dedicado a las campanas. La palabra Nola hace 
referencia a la capital de la Campania, de cuyo vocablo pue-
de derivar el nombre de este objeto, siendo el patrón de los 
campaneros. La campana y la cruz son los elementos más re-
conocibles del cristianismo. Haz una ficha biográfica de este 
importante religioso.

	Î En América, una figura especialmente vinculada al significado 
de la cruz para el cristianismo fue santa Rosa de Lima (1586-
1617), quien dejó una profunda huella en el continente por las 
acciones que desarrolló en vida. Mujer profundamente devota 
y entregada a los demás, en su vida desarrolló prácticas ascéti-
cas. De su biografía destacamos frases como «fuera de la cruz, 
no hay otra escalera para subir al cielo» o «que todos sepan 



149

17. La cruz, símbolo fundamental del cristianismo

que la gracia sigue a la tribulación. Sepan que, sin el peso de 
las aflicciones, no se alcanza la altura de la gracia». Haz una 
descripción de sus elementos iconográficos e investiga sobre 
la presencia de cofradías dedicadas en su honor en tu pueblo, 
ciudad o país.

	ÎMás allá del cristianismo, la cruz, símbolo fundamental, fue 
utilizado por algunos pueblos precolombinos, entre los que 
destacamos la cultura maya. En Palenque, por ejemplo, la 
cruz florida puede verse en el Templo del Sol. Investiga so-
bre las cruces, su simbología y su representación en la época 
prehispánica.

Bibliografía

Chevalier, J. (1988). Diccionario de los símbolos. Herder.
Cots Morató, F. P. (2012). Símbolo y visualización en las cruces procesio-

nales valencianas (ss. xiv-xx). Laboratorio de Arte, 24(1), 47-74. https://
doi.org/10.12795/LA.2012.i24.04 

García Fernández, E. (2009). Las hermandades y cofradías de la Vera 
Cruz en el País Vasco. Hispania Sacra, 61(124), 447-482.

García Mogollón, F. J. (2010). Cruces procesionales y de altar de los si-
glos xv al xix en los arciprestazgos de Béjar y Fuentes de Béjar de la 
Diócesis de Plasencia. Norba–Arte, 30, 25-54.

Jiménez Jiménez, I. (2022). La religiosidad popular indiana: las cofra-
días de Andalucía a América. Encrucijada de mundos: identidad, imagen 
y patrimonio de Andalucía en los tiempos modernos. Junta de Andalucía 
y Universidad de Sevilla. https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosi-
dad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/ 

Kubiak, E. y Romero-Sánchez, G. (en prensa). Santa Rosa de Lima en la 
parroquia de San Jerónimo de Cusco. Quiroga, revista de patrimonio 
iberoamericano, 24.

Monreal Casamayor, M. (1997). La Cruz: iniciación a un estudio tipoló-
gico. Emblemata, 3, 9-44.

Rodríguez Peinado, L. (2010). La Crucifixión. Revista Digital de Icono-
grafía Medieval, 2(4), 29-40. https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-
2013-11-21-6.%20Crucifixi%C3%B3n.pdf 

https://doi.org/10.12795/LA.2012.i24.04
https://doi.org/10.12795/LA.2012.i24.04
https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/
https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/
https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-2013-11-21-6.%20Crucifixi%C3%B3n.pdf
https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-2013-11-21-6.%20Crucifixi%C3%B3n.pdf


150

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Silva, N. (2001). Crucifijo de Don Fernando y Doña Sancha. El símbolo 
de la Cruz. En AA.VV, Creencias, símbolos y ritos religiosos. (Pieza del mes. 
Ciclo 1999-2001) (pp. 2-10). Museo Arqueológico Nacional. https://
www.man.es/dam/jcr:1b02c328-f3fe-4776-935b-216499f1588e/
man-pieza-mes-2001-03-crucifijo-fernando-sancha.pdf 

https://www.man.es/dam/jcr:1b02c328-f3fe-4776-935b-216499f1588e/man-pieza-mes-2001-03-crucifijo-fernando-sancha.pdf
https://www.man.es/dam/jcr:1b02c328-f3fe-4776-935b-216499f1588e/man-pieza-mes-2001-03-crucifijo-fernando-sancha.pdf
https://www.man.es/dam/jcr:1b02c328-f3fe-4776-935b-216499f1588e/man-pieza-mes-2001-03-crucifijo-fernando-sancha.pdf


151

18. El paisaje sonoro de 
la comunidad.  
Campanas y campanillas 
en la vida social y litúrgica

Guadalupe Romero-Sánchez,  
Ewa Kubiak y Tamara Gavira Román

Universidad de Granada (Campus de Ceuta) y  
Universidad de Lodz (Polonia)



152

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 18.1.  Campanilla. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



153

18. El paisaje sonoro de la comunidad

Relación geográfica y temporal

El 30 de noviembre de 2022, el toque manual de campanas es-
pañol pasó a formar parte de la Lista representativa del patrimonio 
cultural inmaterial de la humanidad de la UNESCO. Según se extrae 
del informe, en España perviven más de treinta formas diferentes 
de tocar manualmente las campanas, constituyendo un lenguaje 
sonoro que con el transcurrir de los siglos se convirtió en un me-
dio de comunicación comunitario de la vida festiva, cotidiana, 
litúrgica e incluso laboral. Esta declaratoria contribuye no solo a la 
conservación de su memoria, sino a intentar mantener un legado 
hoy en peligro por la carencia de campaneros, figura fundamental 
para salvaguardar esta práctica ancestral.

Pero ¿desde cuándo se usan las campanas y campanillas? El 
uso de estos objetos, en su origen de pequeño formato, se constata 
desde tiempos remotos y fue generalizado en diferentes culturas, 
como egipcios y griegos, apareciendo incluso en textos clásicos de 
la Roma clásica; no obstante, en la cultura cristiana toma conside-
ración de objeto sagrado apareciendo en el libro del Éxodo cuan-
do Yahvé expone a Moisés la forma de las vestiduras. En relación 
a la sobretúnica se dice: «33 Y en sus orlas harás granadas de azul, 
púrpura y carmesí alrededor, y entre ellas campanillas de oro al-
rededor. 34 Una campanilla de oro y una granada, otra campanilla 
de oro y otra granada, en toda la orla del manto alrededor. 35 Y 
estará sobre Aarón cuando ministre; y se oirá su sonido cuando él 
entre en el santuario delante de Jehová y cuando salga, para que 
no muera» (Éxodo, 28, 33-35).

Por otro lado, el origen de su uso como elemento de comuni-
cación se establece a partir del siglo v, cuando comienzan a colo-
carse sobre muros o espadañas, al parecer por indicación de san 
Paulino de Nola, obispo de esta región italiana (diócesis situada 
en la provincia de Nápoles), considerado por ello el patrón de los 
campaneros. Nola era, además, la capital de la Campania, de cuyo 
vocablo puede derivar su nombre. 

Continuando con la línea cronológica, es en el siglo viii cuan-
do se generaliza el uso de la campana como elemento exterior de 
las parroquias; no obstante, tenemos que esperar hasta los siglos 
xii y xiii para dar comienzo a la fundición de campanas de gran 
formato dispuestas, ahora sí, sobre grandes campanarios. En el si-
glo xv quedan establecidas sus formas, distinguiéndose dos tipos: 



154

Aprendizaje cultural a través de los objetos

la campana romana y la de esquilón, de perfiles más sinuosos y 
estilizados. Con la conquista de América, el empleo de las cam-
panas se generalizó también a lo largo y ancho del continente, 
haciéndose presente tanto en las grandes ciudades (en catedrales, 
monasterios, conventos, parroquias……) como en los pueblos in-
dígenas, en sus iglesias doctrineras. De hecho, la disposición sobre 
espadañas en muchos de estos templos, fundamentalmente del vi-
rreinato de Perú, será característico de su tipología arquitectónica.

Descripción

Algunas campanas se hicieron de hierro fundido, pero lo habitual 
era confeccionarlas en bronce, pues le aportaban una mayor dure-
za y una mejor sonoridad. Aunque existían tratados de fundición, 
cada maestro fundidor tenía su fórmula, de la que eran especial-
mente celosos, pues del perfeccionamiento de la aleación (aproxi-
madamente un 80 % de cobre y un 20 % de estaño) dependía la 
calidad del producto y, por tanto, su éxito comercial. 

En alzado la campana tiene cinco partes: hombro, tercio, me-
dio, medio-pie y pie. Como elemento diferenciador entre ellas, 
pueden aparecer cordones o finas bandas horizontales rodean-
do el objeto. Habitualmente tienen inscripciones, además de un 
nombre propio que las singulariza y que en particular alude a un 
cristo, santo o virgen al que están dedicadas. Núñez Peñaflor, en 
el desarrollo de su tesis doctoral, expone algunos versos de la glo-
sa Corpus Juris, entre otros, que han aparecido como inscripción 
en algunas campanas:

•	 «Plaño en las exequias, quebranto los rayos; celebro con cantos 
los sábados, excito a los perezosos, disipo las tempestades, apa-
ciguo las disputas sangrientas».

•	 «Yo alabo al Dios verdadero, llamo al pueblo, reúno al clero; 
lloro a los difuntos, ahuyento a las nubes tempestuosas, doy 
lustre a las fiestas».



155

18. El paisaje sonoro de la comunidad

La fundición, bendición e instalación de una campana era un 
evento festivo de gran importancia en la comunidad, que además 
las costeaba, pudiendo hacerlo también algún gremio, cofradía o 
mecenas. Su mantenimiento debía ser continuo, y no faltan refe-
rencias en los libros de fábrica de los constantes gastos destinados 
para esta finalidad o para la reparación de algunas de sus partes, 
como también ocurría, por ejemplo, con el órgano. Los gastos de 
conservación no solo atendían a su refundición, cuando estas se 
rajaban, sino también a la estructura que la sustentaba o integra-
ba, como mazas, ejes o badajos, entre otros. 

El sonido de la campana se produce por la vibración que re-
sulta al golpear el extremo inferior con el badajo o martillo me-
tálico. Dependiendo del tipo de volteo, tañido, repique… que se 
produjera, se establecía una comunicación particular, avisando de 
tristezas o alegrías, convocando al templo, marcando el tiempo o 
avisando de un peligro o de otras muchas situaciones. En Semana 
Santa, sin embargo, enmudecían, siendo sustituidas por matracas 
de madera en las ciudades o villas, o por grandes carracas que 
recorrían las calles en las localidades menores o pueblos (de todo 
ello da cuenta la documentación).

Centrándonos ahora en el análisis de las campanillas, estas, ya 
fuera en solitario o conformando un carrillón (varias campanas 
unidas formando grupo), eran imprescindibles durante la liturgia, 
pues advertían a los fieles de los momentos más relevantes duran-
te la celebración. Debemos tener en cuenta que, siguiendo el rito 
tridentino y hasta que el Concilio Vaticano II no lo modificara, 
la misa se celebraba ad orientem, esto es, estando el sacerdote de 
espaldas a los fieles, en lugar de versus populus, como se practica 
en la actualidad. En este sentido, las campanillas resultaron muy 
útiles para el momento culmen de la celebración, evitando dis-
tracciones. Su sonido era la señal necesaria para tomar conciencia 
de lo que estaba sucediendo y se prestara atención al momento 
del milagro en el que Cristo se hacía presente en cuerpo, alma y 
divinidad. Pero no era este el único momento en que se hacían 
sonar las campanillas, a veces en las genuflexiones que realizaba 
el sacerdote o durante la elevación de los dones también se hacía 
oír la campanilla. 



156

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Propuesta didáctica 

	Î Analiza en grupo el siguiente poema explicando su significado:

¿Quién no echa una mirada al sol cuando atardece?

¿Quién quita sus ojos del cometa cuando estalla?

¿Quién no presta oídos a una campana cuando por algún hecho 
tañe?

¿Quién puede desoír esa campana cuya música lo traslada fuera de 
este mundo?

Ningún hombre es una isla entera por sí mismo.

Cada hombre es una pieza del continente, una parte del todo.

Si el mar se lleva una porción de tierra, toda Europa queda disminui-
da, como si fuera un promontorio, o la casa de uno de tus amigos, o 
la tuya propia.

Ninguna persona es una isla; la muerte de cualquiera me afecta, por-
que me encuentro unido a toda la humanidad; por eso, nunca pre-
guntes por quién doblan las campanas; doblan por ti.

John Donne. Londres (1572-1631). Poeta metafísico inglés.

	ÎNolas o nolanas es el nombre que reciben las campanas de coro 
que son de formato pequeño. ¿Podrías adivinar el origen de su 
nombre?

	Î Busca en internet un ejemplo de campana romana y de campa-
na de esquilón y haz una descripción de ellas destacando sus 
diferencias estéticas.



157

18. El paisaje sonoro de la comunidad

	Î Como has podido comprobar, las campanas tenían nombre. 
¿Podrías decir el nombre de la campana o campanas del tem-
plo de tu localidad? Si no es así, ¿podrías averiguarlo? ¿A qué 
se deben esos nombres? ¿Cuál es el origen de estas campanas?

	Î En las comunidades indígenas americanas la vida se desarrolla-
ba a son de campana. Haz un ensayo explicando esta afirmación.

Bibliografía

Alonso Ponga, J. L., y Sánchez del Barrio, A. (1997). La campana. Patrimo-
nio sonoro y lenguaje tradicional. Fundación Joaquín Díaz.

Díez Martínez, M. (1999). El lenguaje de las campanas: un ingrediente de 
la vida diaria gaditana en el siglo xviii. Tavira: revista electrónica de for-
mación de profesorado en comunicación lingüística y literaria, 16, 147-160.

Fernández Peña, M. R. (2013). Las campanas. Transmisoras de la litur-
gia y de la fiesta religiosa. En: F. J. Campos y Fernández de Sevilla 
(Coord.), Patrimonio inmaterial de la Cultura Cristiana (pp. 159-174). 
Ediciones Escurialenses.





159

19. El arcabuz.  
El arma de Belcebú

Daniel Macías Fernández

Universidad de Cantabria



160

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 19.1.  Soldat mit Arkebuse, por Jacques de Gheyn II. 

Herzog Anton Ulrich Museum, Germany. CC BY-NC-SA. Imagen de 1587 que muestra 
un soldado arcabucero portando un arma de mecha del siglo xvi. Este mediría unos 

130 centímetros, de los cuales dos terceras partes corresponden al cañón.  
Los materiales que lo componían eran la madera y el hierro. 



161

19. El arcabuz

Relación geográfica y temporal

La aparición de las armas de fuego y su extensión en los campos 
de batalla generó una revolución tecnológica en el arte de la gue-
rra, pero al mismo tiempo modificó la propia esencia del comba-
te. El teatro de operaciones se llenó de nubes de humo y el sonido 
de las explosiones se apoderó del entorno. No fueron pocos los 
observadores que lo describieron. En este sentido, se puede des-
tacar la narración de Ludovico Ariosto (1532/1846, p. 168): «Con 
furia horrenda y con fragor, la bala […], cual rayo voraz, retumba 
y truena». En España también se enseñoreaba en destacadas obras 
literarias. Garcilaso de la Vega (1543/1995) describía: «Fiero rui-
do contrahecho / de aquel que para Júpiter fue hecho / por ma-
nos de Vulcano artificiosas». Autores como Miguel de Cervantes 
(1605/1998) o Francisco de Quevedo (1670/1999) sustituyeron la 
intervención de dioses del panteón romano por referentes cristia-
nos. El primero lo describía como «diabólica invención» (p.38) y 
el segundo aludía a un poder divino sustraído por el hombre: el 
rayo y el fuego, «que en la mano sola de Dios cabe cerrar».   

El primer diccionario monolingüe castellano también integra-
ba referencias sobrenaturales; se refería al arcabuz como un «arma 
forjada en el infierno inventada por el demonio» (de Covarrubias, 
1611, pp. 83-85). Al mismo tiempo, describía el artilugio bélico y 
menciona diferentes nombres conforme a sus distintas especifici-
dades —generalmente morfológicas—. Su origen parece ser chino 
—inspirado en los cañones de mano asiáticos— y haber llegado 
a Europa vía comerciantes o por las invasiones de mongoles du-
rante el siglo xiii. Los castellanos lo usaron en sus últimas campa-
ñas contra los musulmanes en la península ibérica y lo llevaron a 
América desde el inicio de la conquista, si bien, como toda tecno-
logía castrense, sufrió una evolución conforme pasaron los años. 
En el mismo sentido, se tendió a incrementar porcentualmente las 
tropas dotadas con armas de fuego. En cualquier caso, su mayor 
coste con respecto a sus homónimas blancas y su escasa precisión 
fueron cuestiones que limitaron su omnipresencia. 



162

Aprendizaje cultural a través de los objetos

El arcabuz fue un arma temible, si bien tenía inconvenientes 
por su propia manufactura artesanal, su necesario mantenimiento 
y la cantidad de artefactos complementarios para su uso, su peso 
y su reducida cadencia de disparo y su escaso tiro útil. De manera 
somera, se puede señalar que era un artilugio de madera y hierro 
que pesaba unos ocho kilogramos y tenía una longitud aproxima-
da de un metro de largo. Su recarga y disparo se podían realizar, 
dependiendo de la pericia del tirador, cada minuto o par de minu-
tos. En cuanto a la precisión, era muy escasa y se necesitaba una 
masa de fuego para garantizar resultados en el enemigo. Era un 
arma que, en el mejor de los casos, tenía un disparo útil a cincuen-
ta metros, si bien hay quien circunscribe su eficacia a la mitad de 
distancia, reduciendo su uso a bocajarro. El proceso previo a abrir 
fuego era largo: se necesitaba recargar el arma —avancarga— con 
pólvora, la bala, meter el taco y presionar con la baqueta. Para ge-
nerar la ignición se había de hacer con una mecha encendida, algo 
harto complicado en días de lluvia o entornos lacustres. Además, 
el necesario mantenimiento del artilugio para su correcto funcio-
namiento exigía cargar con una considerable impedimenta. 

Hay quien defiende que estos instrumentos militares fueron 
el equivalente a las «armas atómicas» en la conquista de América 
por los españoles (Martínez, 1997, p. 28). Sin embargo, la reali-
dad descrita permite matizar tales afirmaciones. La superioridad 
tecnológica ha sido y es una ventaja castrense evidente, pero no 
constituye un axioma para el desenlace de la guerra. 

En cualquier caso, se ha de afirmar que la combinación de ar-
mas de fuego con fuerzas dotadas de armas blancas —especial-
mente piqueros— fue capaz de alumbrar un nuevo dominio de la 
infantería sobre los campos de batalla. La todopoderosa caballería 
medieval fue sustituida por las formaciones antedichas durante 
buena parte de la Edad Moderna. 



163

19. El arcabuz

Descripción

El arcabuz era un arma de fuego portátil que alcanzó enorme pro-
tagonismo en los ejércitos europeos entre los siglos xv y xvii, si 
bien su existencia en los campos de batalla tuvo unos contornos 
cronológicos más amplios. Este artilugio bélico se compone de 
tres partes principales, a saber: una caja, un cañón y un mecanis-
mo de disparo. La primera era una pieza de madera —a ser posi-
ble noble— donde se insertaban las otras dos partes. La caña era 
donde se asentaba el cañón y daba paso al hueco del dispositivo 
de activación del disparo. La última fracción era la cureña —cula-
ta— y podía rematarse con una coz. En cuanto al cañón, su longi-
tud era variable, pero rondaba el metro. Era de hierro, de sección 
octogonal o circular y su espesor no era uniforme; era más ancho 
en la zona de la ignición y más estrecho conforme se acercaba a la 
boca del arma. Las balas eran esféricas, de metal y no uniformes. 
El peso medio de una bala era de algo menos de treinta gramos. 
Por último, el dispositivo de disparo fue el elemento que más 
evolucionó y pasó de un serpentín, una varilla metálica en forma 
de S que albergaba la mecha, a llaves de pedernal.  

El disparo era producto de la ignición de la pólvora, previa 
presión en el gatillo que accionaba el serpentín o llave. Aquella 
generaba los gases que expulsaban el proyectil por el cañón. Aun-
que dependía de la cantidad de pólvora usada —a mayor cantidad 
mayor potencia, y también más opciones de reventón—, se puede 
ofrecer una velocidad de salida de la bala de unos doscientos me-
tros por segundo. La deflagración generaba un enorme estruendo 
y una nube ácida por la pólvora. La concentración de tiradores 
llenaba el ambiente de una niebla tóxica y un ensordecedor ruido 
que aterraba a soldados bisoños —propios y enemigos—.  



164

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Propuesta didáctica

Se pretende realizar una situación de aprendizaje a partir del 
análisis de obras de arte americanas del periodo colonial. En 
concreto, se trata de los característicos ángeles arcabuceros. Su 
representación y simbolismo permiten la reflexión y el pensa-
miento crítico en el alumnado. 

Figura 19.2.  1) Ángel Arcabucero. Escuela cuzqueña.  
2) Anónimo. Sin título (ángel arcabucero), siglo xvii/xviii. 

1)Imagen de Mestremendo bajo licencia CC BY-SA 4.0.  
2) Iglesia de Nuestra Señora de la Asunción, Casabindo, Argentina.

	Î A partir de las imágenes, reflexiona y contesta a las siguientes 
cuestiones: 

•	 Haz una descripción de las imágenes. ¿Te parece curioso 
que los ángeles porten armas? ¿Conoces representaciones 
de ángeles con armas? ¿Por qué crees que llevan este tipo 
de útiles?



165

19. El arcabuz

•	 Reflexiona sobre la representación del arcabuz y la 
descripción de los efectos de tal arma en el campo de 
batalla. ¿Te parece que las pinturas muestran el estruendo 
y las nubes de humo características de la ignición de tales 
armas? ¿Te parece que es una representación idealizada de 
la guerra?

•	 Escribe un pequeño ensayo sobre la realidad terrible de 
la guerra y algunas representaciones idealizadas de la 
misma (500 palabras). ¿Crees que hay intereses detrás de 
tal política de edulcoración de las conflagraciones bélicas?. 
Se recomienda pensar en los videojuegos bélicos actuales 
(sagas Call of Duty, Medal of Honor, Battlefield…). 

Bibliografía

Ariosto, L. (1846). Orlando Furioso. En Tesoro de Autores Ilustres. Don 
Juan Oliveres. (Trabajo original publicado en 1532).

de Cervantes, M. (1998). Don Quijote de La Mancha. Instituto Cervan-
tes-Crítica. (Trabajo original publicado en 1605).

de Covarrubias, S. (1611). Tesoro de la lengua castellana. Luis Sánchez. 
de la Vega, G. (1995). Obra poética y textos en prosa. Crítica. (Trabajo ori-

ginal publicado en 1543).
de Quevedo, F. (1999). Las tres musas últimas castellanas, segunda cumbre 

del Parnaso español. EDAF. (Trabajo original publicado en 1670).
Fernández de Medrano, S. (1708). El perfecto artificial, bombardero y arti-

llero. Henrico y Cornelio Verdussen.
Lameiras, J. (1994). El encuentro de la piedra y el acero. UNAM, Fondo de 

Cultura Económica. 
Larrañaga, R. (1986). Sobre la fabricación de arcabuces y mosquetes. Gla-

dius, 17, 63-65.
Martínez, F., y Sánchez, J. M. (2013). Tercios de España. La infantería le-

gendaria. EDAF. 
Martínez, J. L. (1997). Hernán Cortés. UNAM, Fondo de Cultura Econó-

mica.





167

20. El mosquete.  
De la conquista a 
la revolución

Daniel Macías Fernández

Universidad de Cantabria



168

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 20.1.  Mosquete. 

Por Tower [British Ordenance].  
Missouri History Museum. http://collections.mohistory.org/resource/82861. 

http://collections.mohistory.org/resource/82861


169

20. El mosquete

Relación geográfica y temporal

El mosquete fue una de las primeras armas de fuego portátiles que 
había de cargarse por la boca del cañón. Se consideró una evolu-
ción del arcabuz. Grosso modo, tenía el doble de calibre y alcance 
que su antecesora, si bien no sustituyó a esta última inmediata-
mente. Ambos artilugios fueron complementarios y convivieron 
en el tiempo entre los siglos xvi y xviii, momento en que la evolu-
ción del mosquete permitió su implantación mayoritaria en los 
ejércitos modernos. Este lento proceso se debía a que sus primeros 
modelos eran muy pesados y necesitaban ser apoyados en una 
horquilla para su disparo. Tanto fue así que los mosqueteros se 
desprendieron de su peto metálico para poder cargar con su nueva 
arma y equipamiento necesario; incluso se requirió un ayudante 
para portar con parte de la impedimenta. Además, el coste de fa-
bricación era mayor que el de los arcabuces. 

Lo anunciado hizo que los primitivos mosquetes se usaran 
como complemento a la infantería, manteniendo largo tiempo la 
cohabitación con otras armas blancas y de fuego. Eran muy efica-
ces a la manera de artillería móvil —ligera—, pero no como arma 
común de la infantería. Su uso terrestre parece deberse al duque 
de Alba, a finales del siglo xvi, quien exploró con mucho éxito su 
inclusión en formaciones de combate mayores. A partir de este 
momento, el mosquete no dejó de ganar protagonismo; fue es-
pecialmente útil en teatros de operaciones tendentes al estatismo 
o en la defensa de posiciones. También se ha de destacar que se 
pudo empezar a disparar a distancia —el arcabucero lo haría a 
bocajarro— y mantener una cadencia de fuego constante y más o 
menos efectiva. 

Paulatinamente, a pesar de la complejidad en la fabricación, 
coste, mantenimiento, entrenamiento del tirador y ejecución del 
disparo —previa carga—, este tipo de armas de fuego se fueron 
imponiendo en los campos de batalla del mundo moderno. Hubo 
quien afirmó que «las perfectas máquinas para la guerra son la 
pistola, el mosquete, la artillería, los morteros, las bombas y las 
granadas» (Fernández de Medrano, 1708, p. 67). En cualquier 
caso, se quiere matizar esta afirmación. El entorno americano, por 
ejemplo, quedaba muy distante de las fábricas de armas hispanas 
y hubo una carencia constante de artilugios de este tipo para la 
conquista, pacificación y defensa del territorio de potencias forá-



170

Aprendizaje cultural a través de los objetos

neas. A modo de ejemplo, el virrey de Nueva España, el marqués 
de Mancera, en 1665 escribía a Felipe IV: «Y son tan continuos 
los socorros que piden destas armas para todas las plaças de las 
yslas de Barlovento que es ymposible poderlos haçer deste reyno» 
(Espino, 2019, p. 191). Al mismo tiempo, el entorno y la clima-
tología no eran las más propicias para los primeros mosquetes: 
los ambientes húmedos incidían en la ineficacia de las armas de 
fuego. También se ha de destacar el lento y tedioso proceso de re-
carga. Un nativo podía disparar varias veces un arco mientras un 
mosquetero trataba de recargar una única vez su arma. El alcance 
y el poder de penetración eran claramente superiores en el ingenio 
europeo, pero para combatir contra infantería ligera sin armadu-
ra metálica —alta movilidad— no era una ventaja especialmente 
relevante.  

En cualquier caso, la evolución del mosquete fue muy signifi-
cativa en términos de reducción del tamaño y el peso; también en 
lo que respecta al mecanismo de disparo. Se pasó de un artilugio 
pesado que necesitaba del apoyo de una horquilla para efectuar 
el disparo, mediante el contacto con una llama, a una creciente 
eficiencia en el peso y la implantación de llaves de mecha, prime-
ro; de rueda, después, y de chispa, en último lugar. Estos avances 
en los mecanismos de ignición simplificaron mucho la tarea del 
tirador. También lo hizo la invención del cartucho de pólvora, 
que permitía una recarga más rápida y precisa. Las innovaciones 
citadas acabaron permitiendo que el mosquetero se convirtiese en 
la columna vertebral de la infantería europea, imponiéndose al 
desfasado arcabuz y limitando la importancia de las armas blan-
cas en los campos de batalla. 

Descripción

El mosquete es, en esencia y como se ha dicho, una evolución del 
arcabuz, si bien con mayor calibre. Ello incidía en un mayor peso 
y, por tanto, una menor versatilidad en manos del infante, si bien 
también permitía tener un mayor alcance: unos 150 metros de 
media —para principios del siglo xvii— si bien hay quien eleva la 
cifra a distancias máximas de 400 metros. En este mismo momen-



171

20. El mosquete

to se la describía como un «arma terrible, y al que la lleva pesada», 
definición muy en la línea de lo dicho (Covarrubias, 1611, p. 556). 

Este artilugio constaba de un cañón, un tubo metálico que ron-
daba el metro de longitud y que tenía una sección octogonal o 
redonda. En cuanto al calibre, el diámetro interior del caño se si-
tuaría entre los 16 y 22 milímetros. Ello le permitía albergar balas 
esféricas de alrededor de 50 gramos y un diámetro ligeramente 
inferior al mínimo del cañón. El ánima de este era lisa, no tenía 
estriado el interior de la superficie, lo que limitaba su precisión. 
Por su parte, los mosquetes octogonales perdían potencia —en la 
ignición— por no facilitar la adaptación de la bala —esférica— a 
la forma del cañón, lo que hacía que se escapasen parte de los 
gases de la explosión. Este ducto estaba montado sobre la caja, 
una pieza de madera noble que servía de soporte estructural y 
que contaba con unos 150 centímetros de largo, la cual acababa 
en la cureña. La longitud total del arma se solía corresponder con 
la cifra antedicha. En cuanto al peso, aunque sufrió una enorme 
evolución —de más pesados a más ligeros—, podemos hablar de 
unos nueve kilogramos en los modelos iniciales, cantidad que fue 
reducida a la mitad en los postreros desarrollos. 

El sistema de disparo del mosquete, al igual que el arcabuz o la 
pistola, sufrió una gran mejora tecnológica durante la Edad Mo-
derna, algo ya mencionado. Se pasó de la mecha a las llaves —de 
rueda, de chispa y de percusión—. 

Propuesta didáctica

Se pretende realizar una situación de aprendizaje a partir del 
análisis y reflexión de fuentes primarias textuales e iconográ-
ficas del periodo. En concreto, el texto clásico sobre la guerra 
justa-injusta de fray Bartolomé de las Casas y una serie de obras 
pictóricas que aluden a los distintos usos del mosquete —a sa-
ber, en qué causas se han empleado—. En global, se busca que 
el alumnado analice y reflexione acerca de problemáticas so-
ciales relevantes y actuales: la guerra, a partir de ejemplos his-
tóricos relevantes en relación al objeto descrito en la presente 
ficha. 



172

Aprendizaje cultural a través de los objetos

	Î TEXTO:

Que esta guerra sea injusta se demuestra, en primer lugar, teniendo 
en cuenta que ninguna guerra es justa si no hay alguna causa para 
declararla; es decir, que la merezca el pueblo contra el cual se mueve 
la guerra, por alguna injuria que le haya hecho al pueblo que ataca. 
Pero el pueblo infiel que vive en su patria separada de los confines 
de los cristianos, y al que se decide atacar con la guerra sin más razón 
que la de sujetarlo al imperio de los cristianos, la de que se disponga 
a recibir la religión cristiana y la de que se quiten los impedimentos 
de la fe, no le ha hecho al pueblo cristiano ninguna injuria por la 
cual merezca ser atacado con la guerra. Luego esa guerra es injusta. 
[…] Hay que atraer a la fe y a la religión a los pueblos que no han 
sido llamados todavía, no con la guerra, sino con la paz, con la be-
nevolencia y la mansedumbre, con los beneficios, con la persuasión 
y con íntimas entrañas de caridad. […] La justicia implica una cierta 
rectitud del orden, y dispone los actos de los hombres de acuerdo con 
la rectitud en comparación con los demás hombres, […] y como esta 
guerra es tan desordenada en comparación con los pueblos infieles 
a los que atacan estos hombres con dicha guerra, empeñándose en 
conquistarlos sin ninguna razón, sucediendo así que con ella les ha-
cen tantos y tan grandes perjuicios, lesiones, injurias y daños irreme-
diables a quienes nada malo han hecho para me merecerlos, se sigue 
que esta guerra es muy injusta (de las Casas, 1975, pp. 431-432).

A partir del texto, reflexionar y contestar a las siguientes 
cuestiones: 

•	 ¿De qué crees que está hablando el autor? ¿A qué contexto 
se circunscriben los argumentos usados?

•	 ¿Crees que hay guerras justas e injustas? ¿Puedes dar algún 
ejemplo histórico? ¿Puedes citar algún caso actual? 

•	 ¿Consideras que el uso de la violencia está justificado en 
algún caso? Ejemplifica.



173

20. El mosquete

	Î IMÁGENES: 

Figura 20.2.  Detalle extraído de Tabula geographica Regni Chile  
de Alfonso de Ovalle (1646). 

Biblioteca Nacional de Francia (gallica.bnf.fr).

Figura 20.3.  1) Detalle de The Fate of a Treasure Town de Howard Pyle.  
2)Detalle de Battle of Germantown de Xavier della Gatta (1782).

1) En Harper’s Monthly Magazine, diciembre de 1905. 2) Museo de la Revolución Americana.

A partir de las imágenes, reflexionar y contestar a las siguien-
tes cuestiones: 

•	 En todas las imágenes aparecen mosquetes. Indicar una 
cronología aproximada de esas escenas y justificar. ¿Por qué 
crees que el mosquete ha sido un arma usada durante siglos? 
¿Crees que esta invención democratizó la guerra al permitir 
a personas sin instrucción ser capaces de disparar?

https://gallica.bnf.fr/accueil/fr/html/accueil-fr


174

Aprendizaje cultural a través de los objetos

•	 Con ayuda del docente o a partir de una pequeña 
investigación en internet, rastrea el uso del mosquete en 
las diferentes escenas. Vincular cada una a los siguientes 
conceptos: revolución, conquista, piratería. ¿Hay un uso 
uniforme de las armas a lo largo de la historia?

•	 ¿Crees que las armas son buenas o malas? Razona la 
respuesta.  

•	 Reflexión final: la bandera de Mozambique contiene un 
rifle de asalto, arma de fuego moderna, en el escudo de su 
bandera ¿Por qué crees que es así? Realiza un breve ensayo 
(500 palabras) acerca de la presencia de las armas en el 
mundo actual. 

Bibliografía

de Covarrubias, S. (1611). Tesoro de la lengua castellana. Luis Sánchez.
de las Casas, Bartolomé. (1975). Del único modo de atraer a todos los pueblos 

a la verdadera religión. Fondo de Cultura Económica. 
Espino, A. (2019). Armas para las Indias. El problema del suministro de 

armas y la defensa colonial durante el reinado de Carlos II. Revista 
Complutense de Historia de América, 45, 189-210.  

Fernández de Medrano, S. (1708). El perfecto artificial, bombardero y arti-
llero. Henrico y Cornelio Verdussen.

Larrañaga, R. (1986). Sobre la fabricación de arcabuces y mosquetes. 
Gladius, 17, 63-65.

Martínez, F. y Sánchez, J. M. (2013). Tercios de España. La infantería legen-
daria. EDAF. 



175

21. Ceitil rumbo a América.  
Objetos que ejemplifican 
un cambio de época

Guadalupe Romero-Sánchez

Universidad de Granada (Campus de Ceuta)



176

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 21.1.  Ceitil. Moneda de cobre de aproximadamente 25 mm. Réplica 
realizada y distribuida por Joyerías Blanco S. L. en Ceuta. 

Adquirida en Ceuta con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



177

21. Ceitil rumbo a América

Relación geográfica y temporal

Objeto relacionado con Ceuta a partir del primer tercio del siglo 
xv. Esta ciudad se ubica en el norte de África, forma parte de la pe-
nínsula tingitana, situada al oeste, en la otra orilla del Estrecho de 
Gibraltar. Gobernada por los meriníes, la ciudad fue conquistada 
por los portugueses en 1415. Su anexión a la corona portuguesa 
fue crucial, pues gracias a su importante situación estratégica se 
posibilitó la expansión de sus límites hacia el sur del continente. 

Esta conquista es una muestra del espíritu descubridor, con-
quistador y evangelizador de los portugueses medio siglo antes de 
que España llegara a América. Hechos que, a la postre, fueron de 
una gran trascendencia en relación a los vínculos lusos y españo-
les. En este sentido podemos remontarnos al Tratado de Alcáço-
vas, firmado en 1479 por los reyes Isabel de Castilla y Fernando de 
Aragón y el rey Alfonso V de Portugal, por el que pusieron fin a la 
guerra de sucesión castellana, además de servir de marco para la 
política expansionista de ambas naciones y fijar el reparto de las 
islas Canarias para Castilla y de Madeira, Las Azores, Cabo Ver-
de y Guinea para Portugal, así como el derecho de conquista del 
reino de Fez y el derecho de navegación al sur del paralelo de las 
Canarias. Este tratado, por tanto, fue muy favorable para Portugal.

Los problemas entre ambos reinos se intensifican cuando Cris-
tóbal Colón vuelve en 1493 de su primer viaje a América. Juan II 
de Portugal reclama que las tierras descubiertas le pertenecían en 
base al Tratado de Alçácovas. El enfrentamiento encuentra la vía 
de resolución con la promulgación por parte del papa Alejandro 
VI de tres bulas en el mismo año 1493: la I Inter Caeteras, la II In-
ter Caeteras y la Eximiae devotiones, beneficiosas en este caso para 
Castilla. No obstante, el conflicto se resolverá por la vía diplomá-
tica por un acuerdo firmado entre ambos países tras una serie de 
contactos y de negociaciones, dando lugar a la materialización en 
Tordesillas del tratado que lleva su nombre. Así, se dividía el océa-
no Atlántico por medio de una línea trazada de polo a polo, a 370 
leguas al oeste de las islas de Cabo Verde, quedando el hemisfe-
rio oriental para la Corona de Portugal y el hemisferio occidental 
para la Corona de Castilla.



178

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Descripción

El ceitil fue una moneda portuguesa de escaso valor y, por ello, 
llamada también de vellón; era un equivalente a la blanca caste-
llana. Realizada en cobre, se puso en circulación en la época de 
Alfonso V de Portugal (1438-1481) para conmemorar la conquista 
estratégica de Ceuta en 1415. Fueron acuñadas en Oporto (Porto), 
Lisboa y Ceuta, por ello en el anverso de la moneda puede leerse 
la inicial de la ceca donde se fabricaron (P, L o C). 

Estuvo en circulación hasta la muerte del rey Sebastián I de 
Portugal en la Batalla de Alcazarquivir (como consecuencia de 
morir sin descendencia, después de la muerte de este rey se produ-
jo la unificación de los territorios portugueses a la corona de Cas-
tilla y Ceuta, por tanto, pasó a manos españolas a partir de 1580, 
quedando definitivamente reconocida su anexión tras la firma del 
Tratado de Lisboa en 1668). Hay indicios de que en Ceuta se siguió 
utilizando esta moneda durante un periodo más prolongado.

A nivel descriptivo, en el anverso se muestran tres torres que 
sobresalen de un recinto amurallado bajo el cual se observa el mar 
a través de tres líneas de olas; en el reverso aparece el escudo de 
Portugal o el de Ceuta. Los anagramas del borde exterior hacen 
alusión a los monarcas portugueses bajo cuyo reinado se acuñó.

El ceitil fue la primera moneda europea que llegó a suelo ame-
ricano, y tenemos constancia de ello gracias a los escritos repro-
ducidos a continuación, tanto de Cristóbal Colón como de Fray 
Bartolomé de las Casas, que narran lo sucedido al día siguiente del 
descubrimiento, el 13 de octubre de 1492. 



179

21. Ceitil rumbo a América

Propuesta didáctica

	Î Lee los textos y responde a las cuestiones que se plantean al 
final:

TEXTO 1:

Sábado, 13 de octubre de 1492

… Esta isla es bien grande y muy llana y de árboles muy verdes y 
muchas aguas y una laguna en medio muy grande, sin ninguna mon-
taña, y toda ella verde, qu’es plazer de mirarla. Y esta gente farto 
mansa, y por la gana de haber de nuestras cosas, y teniendo que no se 
les ha de dar sin que den algo y no lo tienen, toman lo que pueden y 
se echan luego a nadar, mas todo lo que tienen lo dan por cualquiera 
cosa que les den; que fasta los pedaços de las escudillas y de las tacas 
de vidro rotas rescataban, fasta que vi dar 16 ovillos de algodón por 
tres ceotís de Portugal, que es una blanca de Castilla. Y en ellos ha-
bría más de un arroba de algodón filado (de las Casas y Colón, 1971, 
p. 52).

TEXTO 2:

Sábado, pues, muy de mañana, que se contaron trece días de Octu-
bre, parece la playa llena de gente, y dellos venían á los navíos en sus 
barcos y barquillos que llamaban canoas (en latín se llaman monoxi-
lla), hechas de un sólo çábado, madero de buena forma, tan grande 
y luenga que iban en algunas 40 y 45 hombres, dos codos y más de 
ancho, y otras más pequeñas, hasta ser algunas donde cabía un solo 
hombre, y los remos eran como una pala de horno, aunque al cabo 
es muy angosta, para que mejor entre y corte el agua, muy bien artifi-
ciada. Nunca estas canoas se hunden en el agua aunque estén llenas, 
y, cuando se anegan con tormenta, saltan los indios dellas en la mar, 
y, con unas calabazas que traen, vacían el agua y tórnanse á subir en 
ellas. Otros muchos venían nadando, y todos llevaban, dellos papa-
gayos, dellos ovillos de algodón hilado, dellos azagayas, y otros otras 
cosas, según que tenían y podían, lo cual todo daban por cualquiera 



180

Aprendizaje cultural a través de los objetos

cosa que pudiesen haber de los cristianos, hasta pedazos de escudi-
llas quebradas y cascos de tazas de vidro, y, ansí como lo recibían, 
saltaban en el agua temiendo que los cristianos de habérselo dado se 
arrepintiesen; y dice aquí el Almirante, que vió dar diez y seis ovillos 
de algodón hilado, que pesarían más de un arroba, por tres ceptis de 
Portogal, que es una blanca de Castilla (de las Casas, 2007).

•	 Describe el acontecimiento histórico que narran los dos 
relatos.

•	 La doble expresión ceotís y ceptis de Portugal: ¿a qué pueden 
hacer alusión?

•	 Descubre quién fue Bartolomé de las Casas y qué título se 
le concedió.

•	 ¿Qué tipo de fuentes son y qué veracidad histórica tienen? 
¿Son parte de la denominada leyenda negra?

•	 Investiga el significado de estas palabras: Antillas, isla de la 
Española, azagaya.

Bibliografía

Cámara del Río, M. (1996). Beneficencia y asistencia social: La Santa y 
Real Hermandad, Hospital y Casa de Misericordia de Ceuta. Instituto de 
Estudios Ceutíes.

Gómez Barceló, J. L. (1995). Nuestra Señora de los Remedios de Ceuta, 
datos para el estudio de su devoción, imágenes y templo. En J. Aranda  
Doncel (Coord.), Actas del Congreso Nacional sobre la advocación de 
Nuestra Señora de los Remedios: Historia y Arte (pp. 187-206). Ayunta-
miento de Aguilar de la Frontera.

Ros y Calaf, S. (1912). Historia eclesiástica y civil de la célebre ciudad de 
Ceuta. Ceuta. 

Ruiz Oliva, J. A. (2016). Ingenieros militares del siglo XVIII en Ceuta y Amé-
rica. Instituto de Estudios Ceutíes.

Villada Paredes, F. (Coord.). (2009). Historia de Ceuta. De los orígenes al 
año 2000. Ciudad Autónoma de Ceuta; Instituto de Estudios Ceutíes.



181

22. El real de a ocho.  
La plata que hizo historia 
de Occidente a Oriente

Begoña Serrano Arnáez y  
M.ª Encarnación Cambil Hernández

Universidad de Granada



182

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 22.1.  Anverso de real de a ocho de plata de Carlos IV  
de Ceca de Lima de 1806 con resellos chinos. 

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.

Figura 22.2.  Reverso de real de a ocho de plata de Carlos IV  
de Ceca de Lima de 1806 con resellos chinos. 

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



183

22. El real de a ocho

Relación geográfica y temporal

La relación entre el real de a ocho y China se desarrolló a partir 
del comercio impulsado por la ruta del Galeón de Manila, que, 
desde 1565 hasta 1815, conectó el puerto de Acapulco (en el vi-
rreinato de Nueva España) con las Filipinas, facilitando el inter-
cambio comercial entre América, Asia y Europa.

El real de a ocho, acuñado principalmente en las casas de mo-
neda americanas como México, Lima, Potosí y Guatemala, destacó 
por su calidad y pureza. Gracias a estas características, la moneda 
fue aceptada ampliamente en el comercio internacional, especial-
mente en China, donde se convirtió en un medio de cambio fun-
damental. Desde la conquista de Manila en 1571, el comercio con 
la provincia china de Fujian aumentó rápidamente, consolidando 
la circulación de la moneda española en la región.

Durante el gobierno del emperador Qianlong (1736-1795) y 
hasta el siglo xix, la moneda de busto real se validó en el mercado 
chino, siendo sometida a resellos y contramarcas para verificar su 
autenticidad y evitar las falsificaciones emitidas en Gran Bretaña a 
partir de 1796. Dichos resellos incluían nombres de comerciantes, 
valores o símbolos relacionados con su calidad. La alta demanda 
china de plata impulsó la fundición de muchas de estas monedas 
para transformarlas en lingotes (Wattenberg, 2020).

La importancia del real de a ocho en China radicó en su valor 
intrínseco, dado que la moneda no solo funcionaba como un me-
dio de cambio, sino también como una mercancía sometida a la 
oferta y la demanda. El prestigio internacional del real de a ocho 
consolidó su papel central en el comercio chino, facilitando la ad-
quisición de bienes como té, seda o marfil. Finalmente, a pesar de 
que China no emitió su primera moneda de plata, el tael, hasta 
1899, esta fue diseñada siguiendo el modelo español del real de a 
ocho, lo que evidencia la influencia que tuvo la moneda española 
en la economía y el comercio de Asia durante siglos.

Descripción 

El real de a ocho, también conocido como peso duro o dólar español, 
fue una moneda de plata creada bajo el reinado de Carlos V (Pé-
rez, 2004) con un peso teórico de 27.45 gramos. Su diseño y valor 



184

Aprendizaje cultural a través de los objetos

se basaron en la legislación de Medina del Campo, siguiendo los 
tipos y leyendas del real de los Reyes Católicos, lo que garantizó su 
aceptación en los mercados internacionales (Beltrán, 1972). Esta 
tipología se mantuvo hasta que, en 1566, Felipe II aprobó la Prag-
mática de la Nueva Estampa, que estableció una nueva imagen y 
consolidó el real de a ocho como pieza clave del comercio mun-
dial (Casillas, 2012).

Inicialmente, la plata proveniente de América debía ser acuña-
da en la ceca de Sevilla debido al temor de los reyes a la corrupción 
en los territorios lejanos. Sin embargo, los altos costes y riesgos del 
traslado obligaron a Carlos V a crear la primera casa de moneda 
americana en 1535, en México. Desde estas cecas americanas se 
acuñaron principalmente monedas de plata, consolidando al real 
de a ocho como símbolo del poder económico español en los vi-
rreinatos y nuevas rutas comerciales del Atlántico y el Pacífico.

La expansión del real de a ocho estuvo estrechamente ligada al 
comercio transoceánico durante los siglos xvii y xviii. Acompañó 
las conquistas españolas y se convirtió en una divisa internacional 
aceptada en Europa, América y, principalmente, en Asia. China, 
en particular, adoptó esta moneda como medio de cambio oficial 
debido a su valor intrínseco y a la alta calidad de su plata. Durante 
el gobierno del emperador Qianlong (1736-1795), la altísima de-
manda y el afán de lucro llevaron a los comerciantes europeos, en 
especial a la British East India Company, a imitar y luego falsificar 
en grandes cantidades los pesos españoles para el comercio con 
el Extremo Oriente. La abundancia de moneda falsa obligó a los 
banqueros y comerciantes chinos a analizar exhaustivamente las 
piezas que recibían, validando su autenticidad mediante ideogra-
mas chinos o punzones propios. Estas marcas, conocidas como 
resellos, certificaban las piezas aceptadas para su circulación. Sin 
embargo, algunas falsificaciones, como las realizadas en Birmin-
gham a finales del siglo xviii, llegaron incluso a reproducir los 
punzones y resellos chinos, complicando aún más la distinción 
entre monedas auténticas y falsas.

La influencia del real de a ocho trascendió fronteras y sirvió de 
modelo para importantes monedas modernas, como el tael chino, 
el yen japonés, el won coreano e incluso el dólar estadounidense.



185

22. El real de a ocho

Propuesta didáctica

	Î Lee los textos y responde a las cuestiones que se plantean al final:

TEXTO 1: 

Pasando por el mar de Fujian hacia el sur, está el reino de Luzón… 
donde se produce oro y plata. La plata circulante allí es como la de 
China. Como consecuencia del comercio, el oro y plata de los reinos 
del Océano del Oeste fue transbordado en ese lugar, por lo que la gente 
de Fujian suele negociar en Luzón (Qiaoyuan, 1995, pp. 4436-4437).

TEXTO 2: 

Desde que la plata extranjera fue introducida en China, a los ciuda-
danos chinos les da gusto usarla, porque tiene un valor establecido 
en cada unidad, fácil de utilizar. Como las monedas tienen casi el 
mismo valor que los lingotes, pero con una ley relativamente más 
baja, hay gente pilla que, atraída por los beneficios, copió los cuños 
extranjeros y derritió los lingotes para acuñar dinero extranjero… 
(Huang, 1954, pp. 477-478).

TEXTO 3: 

Hay mercado público en la Plaza de Manila todos los días de cosas 
de comer, como gallinas, puercos, patos, caza de venados, puercos 
de monte y búfalos, pescado, leña y otros bastimentos, y hortalizas 
y muchas mercaderías de China que se venden por las calles. Cada 
año llegan de China a Manila veinte navíos o más de mercaderías, 
cada uno con cien hombres o más, que tratan en Manila desde no-
viembre hasta mayo, siete meses en los que comercian, y después re-
gresan. Llevan de 200.000 pesos para arriba en mercaderías, además 
de 10.000 en bastimentos, como harina, bizcochos, azúcar, manteca, 
naranjas, nueces, castañas, piñones, higos, ciruelas, granadas, peras 
y otras frutas, tocinos y jamones, en tanta abundancia que todo el 
año hay sustento para la ciudad y para el aprovisionamiento de las 



186

Aprendizaje cultural a través de los objetos

armadas y flotas; y llevan muchos caballos y vacas de los que se va 
abasteciendo Filipinas. De dos años a esta parte llegan navíos de par-
ticulares de Japón, Macao, Siam y de otras partes con mercancías 
para tratar en Manila, de que los unos y los otros se van aficionando 
a nuestra amistad y trato y se van convirtiendo muchos de las dichas 
naciones. Y de esta tierra llevan para la suya reales de plata, oro, cera, 
algodón y palo para tintas y caracoles menudos, que es como mone-
da en su tierra y de mucho provecho para otras cosas y los estiman en 
mucho, y lo que ellos traen es seda en seda labrada y rasos, damascos 
negros y de colores, brocateles y otras telas, de que ya es muy común 
la noticia, y mucha ropa de algodón blanca y negra y los dichos bas-
timentos. (Archivo General de Indias, 1588, Filipinas, 74).

•	 Describe el acontecimiento histórico narrado por los relatos. 
Explica el papel del comercio de Manila como un centro 
clave del intercambio entre Asia y el Imperio español, así 
como la importancia de la moneda en estos intercambios.

•	 Relaciona términos históricos: Fujian, Luzón y el mercado 
de Manila. Define los siguientes términos: Fujian, Luzón, 
mercado de Manila y navíos chinos. Explica su relación con 
el comercio que describen los textos.

•	  Descubre por qué tenían tanta importancia los resellos.
•	 Analiza por qué la plata extranjera fue tan bien recibida en 

China y otras regiones de Asia.

Bibliografía

Beltrán Villagrasa, P. (1972). Numismática en la Edad Media y de los Reyes 
Católicos. Facultad de Letras de Zaragoza.

Casillas Rollón, A. (2012). Medina del Campo 1497: Análisis de la re-
forma monetaria de los Reyes Católicos. Ab Initio: Revista digital para 
estudiantes de Historia, 3(2), 57-89. 

Pérez Sindreu, F. de P. (2004). El real de a ocho y el Thaler. Gaceta Nu-
mismática, 152, 39-48.

Wattenberg García, E. (2020). Pagodas chinas y plata de América en el Mu-
seo de Valladolid. Museo de Valladolid.

Zhou Quiroga, M. (2020). Impacto cultural de los reales españoles en el 
sur de Fujian. Quiroga, 17, 104-116. https://doi.org/10.30827/quiroga.
v0i17.0009

https://doi.org/10.30827/quiroga.v0i17.0009
https://doi.org/10.30827/quiroga.v0i17.0009


187

23. Moneda 
conmemorativa de la 
conquista de Cartagena 
de Indias por el almirante 
inglés Edward Vernon

Rafael López Guzmán

Universidad de Granada



188

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 23.1.  Anverso de la moneda conmemorativa  
de la conquista de Cartagena de Indias acuñada en Inglaterra. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.

Figura 23.2.  Reverso de la moneda conmemorativa  
de la conquista de Cartagena de Indias acuñada en Inglaterra. 

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



189

23. Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias...

Relación geográfica y temporal

La moneda representa uno de los momentos fundamentales de 
la batalla de Cartagena de Indias que tuvo lugar en la primavera 
de 1741. Concretamente en la parte posterior aparece la fecha del 
evento que se relata: 1 de abril de 1741.

El sitio de Cartagena tuvo lugar entre el 13 de marzo y el 20 de 
mayo de 1741, siendo fundamental en el desarrollo de la denomi-
nada Guerra del Asiento (1739-1748) entre España y Gran Bretaña. 
El proyecto bélico de la corona inglesa era conseguir la conquista 
de los principales puertos españoles en el Caribe condicionando 
y controlando de esa forma la Carrera de Indias; es decir, el sis-
tema de comunicaciones entre la metrópoli y los virreinatos de 
América.

Tras conquistar Portobelo, el almirante Vernon, que coman-
daba la armada inglesa se dirigió a Cartagena de Indias, puerto 
fundamental para el funcionamiento económico del virreinato de 
Perú. La presencia de la flota inglesa con unos 180 barcos, de di-
versa categoría, y unos 25.000 soldados debió ser una imagen im-
presionante para la escasa población cartagenera que no llegaría a 
los 3000 habitantes. La ciudad estuvo defendida principalmente 
por el virrey Sebastián de Eslava, que se encontraba en Cartagena 
y por Blas de Lezo, almirante de la armada.

La batalla comenzó con el ataque de los barcos ingleses a los 
fuertes de Bocachica, siendo el principal el San Luis de Bocachica, 
al que se unían otras baterías que, más o menos, cumplieron con 
su cometido. No solamente participaron barcos de guerra, sino 
también el ejército de tierra, que consiguió desembarcar en la isla 
de Tierra Bomba, la cual cerraba la bahía de la ciudad. 

Tras diecisiete días de continuos combates cedieron las defen-
sas de Bocachica, lo que permitió a Vernon entrar en la bahía de 
la ciudad, la cual estaba bastante mal defendida con fuertes sin 
guarnición, murallas urbanas de diversa cualidad y un pequeño 
pero importante fuerte de San Felipe de Barajas en un altozano, 
en el denominado frente de tierra.

Esta situación significaba que la plaza estaba aparentemente 
conquistada, lo que hizo que Vernon enviara a Londres una fraga-
ta señalando la situación y condujo a la decisión en Gran Bretaña 
de acuñar monedas conmemorativas del hecho bélico. Entre esas 
monedas se incluye la que aquí comentamos.



190

Aprendizaje cultural a través de los objetos

No obstante, la deseada conquista no se llevó a cabo, ya que el 
ejército de tierra inglés fracasó estrepitosamente ante el fuerte de 
San Felipe de Barajas, siendo ayudado el ejército cartagenero por 
varias quintas columnas, como fueron las enfermedades tropica-
les y la falta de higiene en los barcos ingleses. 

Ante este fracaso, las monedas celebrativas fueron retiradas de 
circulación, lo que no quita que se mantuvieran muchas de ellas 
que, hoy día, como la que presentamos, sirven para recordar un 
hecho donde se gritó victoria antes del término de la batalla.

Descripción

Las dos caras de la moneda representan escenas relacionadas con 
esta batalla. En el anverso encontramos la imagen del almirante 
Edward Vernon, ante el que se arrodilla don Blas de Lezo, iden-
tificado epigráficamente, entregando su espada y, por tanto, rin-
diendo la armada española identificada con un barco en la parte 
de atrás de la escena. En el círculo exterior aparece la leyenda «The 
pride of Spain Humbled by Ad. Vernon» (El orgullo de España 
humillado por el almirante Vernon). 

En el reverso de la moneda aparece la vista de la ciudad de 
Cartagena desde la bahía exterior; es decir, la visión que se tendría 
tras la destrucción de los fuertes de Bocachica y su entrada en las 
bahías, de ahí que se fecha la moneda en la parte inferior «April, 
1: 1741», visualizándose las distintas fortificaciones que ya se dan 
por conquistadas atendiendo a la leyenda perimetral: «Vernon 
conquered Cartagena» (Vernon conquistó Cartagena).

Como ya se ha señalado, la ciudad nunca fue conquistada y la 
expedición de Vernon fue un auténtico fracaso.



191

23. Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias...

Propuesta didáctica 

	Î Buscar imágenes en la red sobre la batalla de Cartagena y co-
mentar lo que representan.

	Î Realiza un perfil biográfico de don Blas de Lezo y analiza su 
intervención en la batalla.

	Î Comentario de texto: 

1741, mayo, 9 

Carta enviada por Sebastián de Eslava al secretario de Marina, José de la 
Quintana, explicando las razones del éxito de la victoria española en la 
Guerra de Cartagena de Indias contra los ingleses. 
[Archivo General de Indias, Sevilla, Santa Fe, 572. Folios 771r – 781v. ]

Muy Señor mío. 

Deseando quanto antes interesar a Vuestra Señoría en el gusto de 
saver el triunfo que han conseguido nuestras armas de la nación bri-
tánica, paso a poner en su noticia, cómo no siendo suficiente todo el 
armamento del Almirante Vernon para rendir el castillo de Bocachi-
ca desembarcó la mayor parte de su tropa en aquel terreno, donde se 
construyó una batería de diez y seis cañones que por la espesura del 
monte no se pudo descubrir hasta el día 1° de abril, en que comenzó 
a hacer fuego al castillo al mismo tiempo que experimentaba el de 
las bombas, granadas reales y navíos, pero nada causó desmayo a 
nuestra guarnición para continuar en su acreditada defensa hasta el 
día 5 de abril en que se abrió brecha tan practicable, que dos horas 
antes de llegar la noche, la abanzaron los enemigos, formados en 
tres columnas al mismo tiempo que de sus navíos salieron más de 
cinquenta lanchas armadas en guerra, y recelando entonces la guar-
nición poder ser atacado, y cortado, se consternó, y abandonó el cas-
tillo, retirándose por tierra a distancia de una legua, donde estaban 
prevenidas lanchas, botes y canoas para conducirse a esta plaza en 
qualquier contingente, de modo que aunque la retirada fue violenta, 
sin poderla contener los oficiales que se pusieron a la puerta del cas-
tillo, a estorbar la confusión, no se puede dexar de reputar por muy 



192

Aprendizaje cultural a través de los objetos

vigorosa defensa, la que por espacio de diez y siete días hizo la tropa 
en el corto y mal construido recinto de aquel castillo causando un 
considerable daño a los enemigos, que no presumieron tanta dila-
ción, y resistencia a su incesante fuego. Al mismo tiempo que por la 
guarnición se executo el abandono del castillo. Lo practicaron tam-
bién las tripulaciones y tropa de los navíos, que estaban a la boca del 
puerto; y porque después no se aprovechasen de ellos los enemigos 
si los reconocían desamparados, se hecharon a pique aquella misma 
noche el San Carlos, San Phelipe, y el África, y solamente la Galicia, 
que quedó esperando a evaquar el resto de su gente fue apresado con 
treinta hombres, el capitán y dos subalternos. 

De allí a dos días fueron entrando a la bahía algunos navíos de la 
esquadra inglesa, a que subsiguieron los demás de su comboy; y para 
embarrarles el uso de su cañón, y que no pudieran acercarse a esta 
Plaza, se determinó hechar a pique en el canal del Castillo Grande 
de Santa Cruz, los navíos de Su Majestad nombrados el Dragón y el 
Conquistador, con otros marchantes de galeones. Y quando se discu-
rrió con esta diligencia, estar logrado el intento, y al parecer cerrada 
la entrada, no sucedió así en el todo, porque el accidente de haver 
quedado voyante el Conquistador por falta de correspondiente lastre, 
dio motivo a que los enemigos con aparejos, lanchas, y la fuerza de 
un navío, desbiaden un poco más la popa que dexo descubierta, y 
pudiesen entrar tres paquebotes, dos bombarderos, y una fragata de 
cinquenta cañones. 

El día 13 del citado mes dieron principio al bombardeo, que duró 
hasta la noche del día 27 con poco daño de la ciudad, y luego se fue-
ron espiando con lanchas los paquebotes y fragata hasta arrimarse a 
tierra, y ponerse en partes donde no alcanzase a ofender el cañón de 
la plaza. 

La noche del día 15, hicieron los enemigos su desembarco por dis-
tintas partes, y concluyéndolo la mañana del día 16, vinieron en ella 
marchando hacia la ciudad abrigados siempre de la artillería de los 
expresados paquebotes, y fragata; y aunque para su oposición havía 
fuera de la plaza más de quinientos hombres apostados, se vieron 
precisados a retirarse por no permitirlo aquellos fuegos, hasta que 
personalmente acudí y los distribuí en los puestos que devían ocu-



193

23. Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias...

par, con reflexión al inmediato terreno en que los enemigos havían 
formado el campo, que distaba menos de media legua . 

A los dos días siguientes al desembarco, dieron principio al manejo 
de dos morteros de granadas reales que dirigían al castillo de San 
Lázaro; y presumiendo, que la incomodidad que causaron sería su-
ficiente para encontrar menos resistencia, o que sin ella lo podrían 
tomar, como les sucedio a los franceses el año de 1697, se arrojaron 
con intrépido orgullo a dar un abanze con 3200 hombres divididos 
en tres colunas la mañana de día 20, dos horas antes que aclarase. 

No les salió tan seguro el concepto, que al mismo tiempo no expe-
rimentasen el desengaño; pues aunque empeñaron sus compañías 
de granaderos, y los oficiales de mayor distancia, se encontró tan 
fuerte resistencia en el castillo, y sus trincheras por los piquetes que 
se hallan de guarnición a los que mandé reforzar con otros tres, y dos 
compañías de granaderos, que fueron en el todo rechazados los ene-
migos, durando el combate cerca de quatro horas, y se vieron obliga-
dos a retirarse con pérdida de más de ochocientos hombres, armas, 
escalas, y otros útiles . 

Con este suceso tan feliz por sus circunstancias, y por la corta pérdi-
da, que padeció nuestra tropa, pues no pasaron de veinte los heridos 
y muertos, creció en ella el ardimiento al paso que se disminuyó el de 
los enemigos, quedando estos tan amedrados, que no intentaron más 
acción que la de levantar una trinchera para su resguardo y poder con 
seguridad retirarse a sus embarcaciones, como así lo executaron la 
noche del día 27, en que desampararon el campo con precipitación, 
sacando el día siguiente la fragata y paquebotes de los sitios en que 
los havían puestos . 

La mañana de este día 27, se acercó a la bahía a tiro del cañón de 
la plaza del navío la Galicia, que fue apresado, y empezó a fugar su 
artillería; pero recivio tanto daño de la nuestra, que temiendo no se 
fuese a pique con la gente que tenía dentro lo retiraron del combate 
y le pegaron fuego. 

Desde el día 28 dieron muestras los enemigos de desistir del empeño 
pues al instante empezaron a recorrer sus navíos, y a proveerlos de 



194

Aprendizaje cultural a través de los objetos

agua, y de leña en la forma que mejor han podido; y según los tienen 
havilitados se hacen a la vela para Bocachica. 

Consiguientemente han procedido al canje de prisioneros y a demo-
ler los castillos y fuertes que se abandonaron; de cuya acción, se in-
fiere ser su ánimo el de dexar el puerto franco, y sin estorbo que les 
pueda ofender. 

Estos progresos de nuestras católicas armas no se pueden atribuir a 
otra causa, que al manifiesto auxilio del favor divino, valiéndose de 
varios acasos impresumibles, como lo fue la resolución del ataque, 
que tan arrogantemente hicieron los enemigos al expresado castillo 
de San Phelipe de Barajas alias San Lázaro, sin haver primeramente 
construido (como devieran, y esperaba) una batería de cañones den-
tro de su mismo campo, a menos de doscientos toesas del castillo, 
con lo que hubieran conseguido arruinarlo enteramente, desaloxar 
gran parte de nuestra gente, que guardaba trinchera, y apoderarse de 
este fuerte, sin tanto riesgo, pudiéndose prometer el buen efecto de la 
inexcusable, y total ruina de esta ciudad; porque elevándose sobre el 
plano horizontal de ella, el bordo del parapeto de aquel fuerte ciento 
y onze pies, no hay baluarte, muralla o edificio que dexe de estar 
enfilado o dominado de su cañón, ni puesto alguno en que nuestra 
tropa estubiese a cubierto, y sin riesgo; con que el haverse persuadido 
a que sin preceder estas operaciones se rindiese el castillo por escala-
da, queriendo antes forzar la trinchera, que tiene al pie, para impedir 
el acceso a su plan, fue una confianza tan mal fundada, que no pudo 
menos que producir nuestros aciertos, a vista de sus errores . 

No han tenido menos parte las enfermedades epidémicas de escor-
buto, y disenterías de sangre de que ha adolecido la tropa y marinería 
de los enemigos, hallándose mal satisfechos de víveres, y no bien 
havenidos con el clima; y según la deposición de los desertores, y 
prisioneros suyos, y nuestros, se hace juicio habrán perdido más de 
quatro mil hombres de resulta de las enfermedades, y de los comba-
tes de mar, y tierra, de suerte que por no quedarse imposibilitados 
van apresurando las disposiciones de su restitución a la Jamayca, se-
gún se dize, o se supone, sin que se puedan alcanzar los designios de 
su ánimo; aunque será natural inferir, que una esquadra nunca vista 
en la América, ha de executar los mayores esfuerzos para volver acá 



195

23. Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias...

(aunque lo dudo) o acometer a otra plaza de alguna equivalencia a 
fin de tener francos los puertos en que hacer sus comercios. 

Para precaver qualesquiera contingencias, he tomado las resoluciones 

más convenientes para la subsistencia de víveres, por la gran dificul-
tad que ofrece lo irregular del pays; cuyo conocimiento aumentava 
mi desvelo en el presente sitio, porque teniendo los enemigos ocu-
pado el puerto ha sido preciso practicar por tierra las conducciones, 
por el único camino que quedó libre, viviendo con el recelo de que 
si lo tomaban, y defendían los enemigos, y no se separaban del bom-
bardeo, hubieran sido estas hostilidades de consternar los ánimos 
de esta ciudad, y dar motivo a mayores dudas para su seguridad y 
defensa. 

Los sucesos referidos son los de mayor consideración y según ocu-
rrieron en adelante los participaré a Vuestra Señoría para que se sirva 
de ponerlos en la real noticia de Su Majestad como los presentes en 
que espero lograr la fortuna de su real agrado. 

Dios guarde a Vuestra Señoría muchos años como deseo. Cartagena, 
de mayo 9 de 1741.[…]

Su mayor servidor 

Sebastián de Eslava. 

Señor don Joseph de la Quintana, Cartagena 9 de Mayo de 1741 
Don Sebastián de Eslava 

Responde a las siguientes cuestiones:

•	 Describe el acontecimiento histórico que narra el texto.
•	 Identifica palabras escritas en castellano antiguo y señala 

cómo se escriben actualmente.
•	 Haz un perfil biográfico del virrey Sebastián de Eslava.
•	 Valora la batalla de Cartagena de Indias atendiendo tanto 

al texto como a la información que puedas encontrar en 
internet.



196

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Bibliografía

López Guzmán, R., Romero-Sánchez, G. y Cabrera Cruz, A. R. (2021). 
Cartagena de Indias en 1741. Ciudad, defensas y documentación. Editorial 
Universidad de Granada. 



197

24. El Taytacha de los 
Temblores (Señor de los 
Temblores del Cuzco)

Iván Panduro Sáez

Universidad de Córdoba



198

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 24.1.  Ángel arcabucero. Óleo sobre lienzo. 

Adquirida en el Cuzco con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio 
iberoamericano. Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje».  

N.º de referencia: tipo B. Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



199

24. El Taytacha de los Temblores 

Relación geográfica y temporal

La devoción del Señor de los Temblores es una de las más conoci-
das de la región andina, habiendo sido objeto de veneración desde 
finales del siglo xvi hasta nuestros días. Si bien no se conserva nin-
gún documento que lo acredite, la tradición oral de la ciudad del 
Cuzco ha considerado que la imagen escultórica del crucificado 
fue un regalo de Carlos V a la catedral cuzqueña que llegó en el 
último tercio del siglo xvii. Así, el crucificado, de facciones arcaicas 
y de tez más morena que los europeos, inició su travesía desde 
Sevilla —donde se piensa que se hizo la imagen— hasta América 
en torno a la década de 1560. 

No obstante, desde el viaje inicial, se narra la intervención mi-
lagrosa de la efigie. Según se cita en las crónicas, el barco que 
transportaba la obra se vio envuelto en una tormenta que hizo 
peligrar el viaje. Es por ello que sus tripulantes, temiendo por su 
vida, se encomendaron al crucificado y sacaron el cajón donde se 
encontraba, momento en el que se moderó el temporal. Así, des-
de ese momento, al crucificado, en origen un Cristo de la Buena 
Muerte, se le empezó a conocer como el Señor de las Tormentas, y 
conocemos que estuvo venerado en la catedral de la antigua capi-
tal del Tawantinsuyu a partir de 1570.

Con la llegada del siglo xvii, el fervor del crucificado fue de-
creciendo hasta el temblor de mediados de siglo. Se cuenta en las 
crónicas y anales del Cuzco que el 31 de marzo de 1650 un terre-
moto asoló la ciudad y las zonas colindantes arruinando las cons-
trucciones, que se resquebrajaron o hundieron en sus cimientos 
debido a la cantidad de réplicas que se sucedían en la jornada y 
que duraron tres días. Exaltada la población, que corría despavo-
rida por la ciudad, se decidió sacar en procesión por el atrio de la 
catedral y la Plaza Mayor al mismo crucificado, que por entonces 
se encontraba en un cajón de la sacristía catedralicia, coincidien-
do con la remisión de los sismos para júbilo de los cuzqueños y 
cuzqueñas (escena que se reproduce en el conocido como Cuadro 
de Monroy debido a su donante Alonso Monroy, que quiso conme-
morar en un lienzo esta intervención de la imagen).



200

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Desde entonces, la popularidad del crucificado encontró el fer-
vor de la población local, que lo rebautizó de nuevo como Señor 
de los Temblores o Taytacha de los Temblores. Cabe recordar que 
la palabra -taita proviene del latín y se puede traducir como ‘señor’ 
o ‘padre’, y se le añade el sufijo -cha, del quechua, que le otorga un 
sentido cercano y cálido a la imagen. 

Figura 24.2.  Anónimo. Siglo xvii. Vista de la ciudad  
del Cuzco tras el terremoto de 1650 con Alonso de Monroy. 

Catedral del Cuzco.

Descripción

A partir del hecho milagroso del sismo de 1650 y con el respeto 
y devoción ganado en toda la región, la reproducción pictórica 
del Señor de los Temblores fue una constante dentro de los en-
cargos de las iglesias y conventos, tradición que ha permanecido 
hasta nuestros días, incluso de forma doméstica, siendo una de 
las imágenes más arraigadas y demandadas de los talleres artesa-
nos locales. La pieza, por tanto, muestra al Taytacha crucificado, 
centrando la composición con su característica tez morena y su 
gran melena, que enfatiza su iconografía. Viste faldellín bordado 



201

24. El Taytacha de los Temblores 

con motivos ornamentales muy del gusto de la tradición local. 
Sostenido por tres clavos, destaca el dorado de estos, aspecto que 
remite a los originales de la escultura que están realizados en oro 
con incrustaciones de piedras preciosas. 

Destaca, asimismo, el dorado de los extremos de la cruz y la 
gran cartela con la inscripción del INRI. Elevado sobre un peque-
ño altar, el crucificado es flanqueado por pares de candelabros de 
los que sobresalen unos cirios altos con la llama de veneración 
encendida. Igualmente, a los pies del Taytacha se encuentran dife-
rentes jarrones con flora autóctona que vemos en otras iconogra-
fías propias del mundo andino. 

Igualmente, es de reseñar el fondo neutro pero intenso del 
negro que enmarca la escena y que realza la divinidad del cru-
cificado. No obstante, es preciso apuntar que en la multitud de 
reproducciones a lo largo de los siglos que ha tenido el Señor de 
los Temblores se pueden encontrar algunos ejemplos de relevancia 
con la Virgen María y san Juan a los lados del Señor o, incluso, la 
sustitución del fondo neutro de esta pieza por un tapiz compuesto 
de espejos. Aspecto este último que no es una cuestión baladí, 
sino que se debe a la gran apreciación y escasez del espejo en el 
ambiente cuzqueño, lo cual se traduce en distinción y riqueza. 
Motivo por el que nos remite, de nuevo, a la gran devoción de la 
población cuzqueña.

Propuesta didáctica

	Î Comentario de texto:

Desde este año [1650] quedó establecida la procesión que cada año 
se hace a 31 de marzo en la iglesia catedral, con asistencia de ambos 
cabildos, clero, religiosos y gran número de penitentes, en que sale 
la hermosísima imagen del crucifijo intitulado el Señor de los Tem-
blores, que está colocada en la iglesia con gran culto y frecuencia del 
pueblo, por ser su único refugio y asilo, no solo en los temblores, sino 
también en las pestes, secas, y otras tribulaciones. Es tradición cons-
tante la de haber enviado al Cuzco esta sacratísima efigie el católico 
e invicto Carlos V. (Imprenta del Estado, 1901, p. 108).



202

Aprendizaje cultural a través de los objetos

•	 ¿Cuál es la fecha desde la que se conoce a la imagen referida 
como Señor de los Temblores?

•	 ¿A qué desastres naturales o desgracias se acude en 
protección del Taytacha?

•	 Según la tradición, ¿qué monarca envió la escultura a Perú?

Bibliografía

Esquivel y Navia, Diego. (1980). Noticias cronológicas de la Gran Ciudad 
del Cuzco. Fundación Wiese.

Flores Ochoa, J. et al. (2013). Tesoros de la Catedral del Cuzco. Díaz de 
Cerio S.A.C.

Gisbert, T., y de Mesa, J. (1991). La escultura en Cusco. En AAVV, Escultu-
ra en el Perú (pp. 191-247). Banco de Crédito del Perú. 

Ugarte Vega Centeno, D. (2009). Curando las heridas del Taytacha de los 
Temblores. Celebrando la fe. Fiesta y devoción en el Cuzco. Centro Barto-
lomé de las Casas.



203

25. El cerro de Tepeyac 
entre Guadalupe y 
Tonantzin.  
Símbolos de fe y 
mestizaje cultural

Elsa Pinto Prieto

Universidad de Granada



204

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 25.1.  Fotografía de la Virgen de Guadalupe. 

Basílica de Nuestra Señora de Guadalupe. México.



205

25. El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin

Relación geográfica y temporal

Objeto vinculado con la Ciudad de México, capital del virreinato 
de Nueva España y el México independiente. Esta ciudad, antigua-
mente llamada Tenochtitlán, tiene un importante valor simbólico 
para la historia e identidad de ese territorio. Esto se debe a que 
representaba el centro de poder político y económico del Imperio 
azteca, principal contrincante del grupo de conquistadores enca-
bezado por Hernán Cortés. Por tanto, había que dominar ese es-
pacio, militar y simbólicamente. En 1521 el líder de los aztecas, 
Cuauhtémoc, se rinde ante los españoles y sus aliados pasando el 
dominio de la ciudad y los territorios colindantes al poder caste-
llano. Sin embargo, aún quedaba un largo proceso de resignifica-
ción de los símbolos y los signos desde la perspectiva castellana 
y católica. Este proceso se va a conocer como evangelización y va a 
ser la justificación principal que permitirá a la Corona de Castilla 
reivindicar la validez de su poder y de las guerras realizadas.

Los propios conquistadores, desde el primer momento, inten-
taron imponer el culto cristiano públicamente, transformando 
edificios preexistentes en lugares para el culto y creando iglesias 
nuevas que sirvieran para este fin. Pese al interés existente, no 
seguían un método ni había una disciplina religiosa que se fijase 
a la doctrina y a los modelos de la Santa Sede. En consecuencia, 
en 1524 por mandato de Carlos I desembarcaron en las costas 
de Veracruz doce frailes franciscanos con la misión de transmitir 
sistemáticamente la fe católica a aquellas comunidades nativas del 
territorio que los europeos denominaron América. A partir de ese 
momento, misioneros de diversas órdenes llegaban a esas tierras 
con el fin de transmitir el verbo divino. Pronto se alzaron las vo-
ces sobre las dificultades que esto acarreaba por el arraigo a las 
creencias previas de estos grupos, su cosmovisión y los malenten-
didos producidos por la necesidad de traducciones y las dificulta-
des de comunicación que eso conllevaba. 

Desde el entendimiento náhuatl de la realidad, consideraban 
que estaban en la era del V Sol. Para mantenerlo con vida debían 
alimentarlo con sacrificios de diversa índole, incluyendo humanos. 
Estos rituales, a pesar de recibir el repudio de casi todos los cris-
tianos que los presenciaban, tenían el fin de encomendarse a los 
distintos dioses de su panteón y asegurar el buen funcionamiento 
del día a día, siendo considerado por algunos, como Bartolomé de 



206

Aprendizaje cultural a través de los objetos

las Casas, una forma de martirio. No obstante, estas acepciones y 
el carácter politeísta de aquella sociedad dificultaron el estableci-
miento de una religión monoteísta como la católica. Se conoce que 
los aztecas aceptaron a Jesucristo como un dios más de los que ya 
conocían, pero ni de manera excluyente ni sobresaliente a otros 
de los apóstoles. La enseñanza cristiana que mejor trascendió fue 
la de la Virgen María como madre de Dios, siendo verdaderamen-
te adorada y considerada como eje principal de esa religión que 
los aztecas estaban aprendiendo. De esa manera, el cristianismo 
en el territorio americano se estableció desde una espiritualidad 
mariana que, aun teniendo el rechazo desde el poder eclesiástico, 
fue explotada por los misioneros, entendiendo que era una de las 
formas más efectivas de atraerles y explicarles sus creencias. 

Descripción

La Virgen de Guadalupe es la advocación mariana más importante 
de Extremadura (España), lugar de procedencia de Hernán Cortés, 
Pedro Alvarado y otros compañeros que emprendieron la empre-
sa de la conquista de México. Fue la imagen que estos llevaban 
consigo y a quien encomendaban la tierra conquistada. Además, 
a pesar de las fervientes discusiones del continente europeo so-
bre la limpieza en la concepción de la Virgen, ellos defendían a 
su Guadalupe como inmaculada a la manera que argumentaba la 
teología castellana y que contaba con un gran apoyo popular. El 
significado identitario que tenía esta imagen para los castellanos 
y futuros colonos era considerablemente alto, contribuyendo a un 
planteamiento espiritual que giró fundamentalmente alrededor 
de la Virgen María. 

Por otro lado, el gusto y la devoción mostrada por los naturales 
americanos sobre la madre Dios hizo que fuese el mejor vehículo 
para transmitirles la doctrina católica y resignificar sus deidades, 
como es el caso de Toci-Tonantzin. Esta deidad relacionada con 
la salud, la fertilidad y la curación tenía uno de sus templos en el 
cerro del Tepeyac, al norte de la Ciudad de México. Dada la im-
portancia de esta divinidad, cientos de naturales procedentes de 
distintas latitudes de la región se dirigían hacia allí para rendirle 
tributo, algo que molestaba a los misioneros por ser un indicativo 
de la continuidad de lo que ellos consideraban idolatrías. 



207

25. El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin

En este contexto, dado el valor divino del cerro para los natu-
rales y la necesidad de los evangelizadores de cristianizar su signi-
ficado, se elaboró una leyenda en la que se hablaba de una apari-
ción milagrosa de la Virgen de Guadalupe. Según cuenta el relato, 
el 12 de diciembre de 1531 la Virgen de Guadalupe llamó al pastor 
chichimeca Juan Diego a la cima del Tepeyac y le pidió que le ofre-
ciera unas flores al obispo Juan de Zumárraga para que accediese 
a abrir un templo en su honor en ese mismo lugar. Cuando Juan 
Diego fue a enseñarle las flores de la Virgen, sobre su manto se 
imprimió su imagen con todo lujo de detalles. Tras este milagro, 
el obispo Zumárraga accedió a abrir el templo y llevó en procesión 
a la Virgen de Guadalupe, a la que a partir de ese momento se le 
añadió la coletilla «de Tepeyac».  

En la segunda mitad del siglo xvi esta leyenda era conocida 
a través de cancioncillas de transmisión oral en las que estaban 
presentes elementos supersticiosos y que situaban a la Virgen de 
Guadalupe entre el mundo idólatra y el católico. Su difusión con-
tinuó a expensas de las medidas establecidas en el III Concilio 
Provincial de la Iglesia de México (1585), en las que se solicitaba 
a los sacerdotes que no permitieran las creaciones de aquello que 
mezclase lo supersticioso y lo sagrado. No obstante, a pesar de 
este primer ascenso de la guadalupana de Tepeyac, en el paso del 
siglo xvi al xvii pasó a un segundo plano. En 1648 se publicó el re-
lato de Miguel Sánchez Imagen de la Virgen María Madre de Dios de 
Guadalupe, y un año después, editado por Luis de Lasso, apareció 
en náhuatl el Nican Mopuah de Antonio Valeriano. A través de estos 
textos se revitalizó el sentimiento guadalupano abanderando al 
colectivo de los españoles americanos. Estos buscaban reafirmarse 
en el territorio novohispano como criollos, reclamando sus dere-
chos por encima de los peninsulares y mostrando el descontento 
por una legislación que les vetaba para los puestos de poder. A 
pesar de que a través de esta imagen se canalizan símbolos mesti-
zos y una religiosidad sincrética entre las raíces culturales domi-
nantes, la náhuatl y la española, hasta principios del siglo xviii no 
fue difundida masivamente por las comunidades indígenas. Esta 
labor de transmisión la realizó la Compañía de Jesús con el fin 
de atraerlos a la fe católica y que se viesen representados en ella. 
Con ese fin, se elaboraron sermones en náhuatl y se transformó 
la imagen guadalupana en una mujer indígena, lo que hizo que 
aumentase su popularidad. 



208

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Por otra parte, desde el poder central de la metrópoli española 
y la Santa Sede no se consideró la autonomía respecto a su homó-
nima extremeña hasta 1754, año en el que el papa Benedicto XIV 
promulgó la bula Non est equidem, por la que establece a la Virgen 
de Guadalupe de Tepeyac como patrona de Nueva España. Cua-
renta años después, en 1794, Fray Servando Teresa de Mier alza a 
esta virgen como símbolo de resistencia criolla y con Miguel Hi-
dalgo se elevará a estandarte del México independiente. A partir 
de ese momento fue el símbolo más valorado para la identidad 
mexicana y se extendió por toda Hispanoamérica con motivo de 
las independencias de los distintos países. Esta imagen aglutina 
toda la diversidad cultural de la región, teniendo su propia expre-
sión religiosa, conocida como guadalupanismo, que trasciende los 
límites del cristianismo. En la actualidad, su basílica del Tepeyac 
recibe a devotos de todas las partes de Latinoamérica y de una 
gran variedad de etnias que se acercan a rendir tributo a esta ima-
gen supuestamente aparecida en 1531. 

Propuesta didáctica 

	Î Creación en grupo y debate de una narrativa histórica guadalu-
pana (poema, carta, sermón, diálogo…). Apóyate en la imagen 
e investiga sobre textos relacionados para sustentar tu creación. 
Cada uno de los grupos trabajará desde una perspectiva histó-
rica desde la que abordarán el sincretismo y la imagen (indí-
genas, criollos, españoles peninsulares, jesuitas, franciscanos, 
independentistas…).  

	Î Preguntas que abordar en la narrativa y puesta en común: 

•	 ¿Qué representa la Virgen de Guadalupe desde tu perspectiva 
asignada? 

•	 ¿Qué elementos del sincretismo cultural se reflejan en la 
imagen y la leyenda del Tepeyac? 

•	 ¿Cómo se podría haber utilizado esta figura para legitimar 
o cuestionar el poder de los grupos dominantes?

•	 ¿Qué papel jugaron los elementos visuales y narrativos en 
su aceptación por distintos grupos sociales?



209

25. El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin

Bibliografía

Alcántara Rojas, B., y Cabrera Vázquez, A. (2021). Nuestra madre mexi-
cana. La Virgen de Guadalupe en un sermón en náhuatl del siglo xviii. 
En G. von Wobeser et al. (Coords.), Devociones religiosas en México y 
Perú, siglos xvi-xviii (pp. 99-111). Universidad Nacional Autónoma de 
México; Instituto de Investigaciones Históricas; Estampa Artes Grá-
ficas.

Davies, E. (2011). Making music, writing myth: Urban Guadalupan rit-
ual in 18th century New Spain. En B. Baker y T. Knighton (Eds.), 
Music and urban society in Colonial Latin America (pp. 1-20). Cambridge 
University Press.

Gruzinski, S. (2016). La colonización de lo imaginario, sociedades indígenas y 
occidentalización en el México español. Siglos xvi-xviii. Fondo de Cultura 
Económica.

Lafaye, J. (2021). Quetzalcóatl y Guadalupe. La formación de la conciencia 
nacional en México. Abismo de conceptos. Identidad, nación, mexicano. (I. 
Vitale y F. López Vidarte, Trads.) [Versión Kindle].

Sánchez, M. (1648). Imagen de la Virgen María Madre de Dios de Guada-
lupe, milagrosamente aparecida en la ciudad de México. Imprenta de la 
viuda de Bernardo Calderos.





211

26. Pintura de castas:  
un sistema visual de 
clasificación social

Elsa Pinto Prieto

Universidad de Granada



212

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 26.1.  Cartel que reproduce la pintura de castas con la Virgen de 
Guadalupe. Luis de Mena. 1750. Museo de América. 

Adquirido en el Museo de América con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio 
iberoamericano. Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje».  

N.º de referencia: tipo B. Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



213

26. Pintura de castas

Relación geográfica y temporal

El objeto hace referencia a la situación sociopolítica del siglo xviii 
de América. Este siglo se caracterizó por los cambios producidos a 
causa del reformismo borbónico ejercido en América tras la Gue-
rra de Sucesión (1701-1713). Entre las transformaciones produci-
das destacan aquellas dirigidas a reforzar el poder y la influencia 
en los ámbitos de política, comercio y administración, suprimien-
do parte de la autonomía que tenían los súbditos americanos en 
esos campos. Por otro lado, los Borbones buscaron desligarse de 
la sombra de la Santa Sede, obteniendo el monarca las riendas de 
la Iglesia en sus territorios. Esto conllevó, entre otras cuestiones, 
a la expulsión de la Compañía de Jesús en 1767 de los territorios 
pertenecientes a la corona española. Al contexto de secularización 
de la sociedad hispana, se le sumó la influencia de la corriente de 
la Ilustración que vino acompañada por el movimiento filosófico 
del enciclopedismo. En él se trataba de buscar y difundir el cono-
cimiento universal desde unas premisas científicas que permitie-
sen racionalizar toda experiencia cognitiva. Se consideraba que 
ahí era donde radicaban las bases para el desarrollo social, y, por 
ende, económico, de las sociedades modernas. Entre las labores 
que se proponían estaba la de catalogar y describir todo aquello 
que formase parte de la realidad, incluyendo los grupos humanos. 
En este sentido, la sociedad americana guardaba una complejidad 
estimulante y exótica para ser revisada desde estas nociones. 

Tras dos siglos de presencia europea en el continente america-
no y sus consecuencias (por ejemplo, la llegada forzosa de africa-
nos para ser vendidos como esclavos y los intercambios con Asia), 
se produjeron unas mezclas étnicas constantes y continuadas. En 
el siglo xvii, el literato conocido por el nombre de Inca Garcilaso 
de la Vega mencionó la urgencia de inventar modos de nombrar 
a las nuevas generaciones que estaban por venir. Esta situación 
partía de una doble necesidad de diferenciación. Por un lado, se 
buscaba distinguir entre aquellas personas que no eran naturales 
de América y, por tanto, no podían beneficiarse de las excepciones 
y custodia que la corona castellana había legislado para ellos. Por 
otro lado, se quiso distinguir lo americano de lo peninsular como 
medida de protección de los intereses de la monarquía y las élites. 
El nombre genérico colonial para denominar a esos grupos que se 
estaban gestando era el de castas. 



214

Aprendizaje cultural a través de los objetos

En un primer momento, el concepto de casta no tenía un fin 
calificador propio de la biología moderna, sino que buscaba la 
descripción según era propio en la disciplina de la historia natu-
ral. El establecimiento y reconocimiento de esta sociedad o sis-
tema de castas desmontó la visión inicial que se había intentado 
proyectar en la que existía una separación clara en dos grandes 
grupos, la República de españoles y la República de indios. Para media-
dos del siglo xviii, sin embargo, cada vez era más común referirse 
en textos jurídicos y administrativos a los grupos «mezclados» o 
a las «castas». Términos bajo los que se aglutinaban todas las va-
riantes de la realidad colonial. Paralelamente, impulsado en parte 
por la influencia ilustrada, en la segunda mitad de este siglo se 
crearon una serie de colecciones pictóricas que trataban de recoger 
y sistematizar las mezclas presentes en América. 

Descripción 

La presentación de estos cuadros solía realizarse en óleo sobre 
lienzo de mediano tamaño, correspondiendo cada uno de ellos 
a una casta. Otro modo de presentarlos, aunque minoritario, era 
en un mismo lienzo dividido en cuadrículas numeradas y co-
rrespondiendo cada una de ellas a una de las posibles mezclas. 
No se encuentran grandes diferencias en las series producidas 
tanto en el virreinato de Nueva España como en el virreinato de 
Perú, diferenciándose principalmente en cuestiones estéticas y de 
indumentaria. 

En los óleos es común encontrar a una pareja con un infante, 
a lo que acompaña una breve explicación sobre qué se ve en la 
imagen. El rótulo suele seguir la estructura del grupo racial de 
cada progenitor y el producto resultante, es decir, la categoría del 
niño o de la niña. Algo que llama la atención es el cuidado y el 
detalle que se presenta en todo lo que acompaña a la escena, como 
pueden ser la vestimenta, los complementos o el fondo (en el caso 
de que haya). Esto se debe a que, aparte del color de la tez, el ata-
vío era el elemento por excelencia de distinción entre las diversas 
poblaciones. En el mundo colonial existía una preocupación por 
generar los códigos de vestimenta de cada subgrupo para así poder 
clasificarlos mediante estos objetos. 



215

26. Pintura de castas

La creación de estos cuadros de castas, influenciada por el mo-
vimiento enciclopédico, tuvo principalmente una finalidad peda-
gógica para un espectador que muy posiblemente no conocía de 
primera mano el mundo americano ni su complejidad. En ellos 
se encuentran representadas, además, ciertas dinámicas sociales 
que indicaban las relaciones entre distintas razas. Por ejemplo, 
mientras que la mezcla de español-indígena podía remitir y volver 
a lo español, no ocurría lo mismo con la mezcla entre lo español 
y lo africano, considerando que esto ya implicaba una mancha de 
sangre importante que no se podía eliminar. Así, a través de di-
chas representaciones pictóricas se cubría la necesidad de raciona-
lismo, orden y sistematización propio del pensamiento ilustrado 
europeo. Posteriormente, en el siglo xix, el concepto de casta irá 
adquiriendo tintes negativos y segregativos dentro de las comuni-
dades americanas. 

Este objeto nos muestra por un lado una mentalidad ilustrada 
del contexto en el que se generan, al mismo tiempo que recoge 
una problemática latente desde el inicio de la época colonial en 
América: la decadencia del intento inicial de una segregación total 
entre indios y españoles y la descripción de la sociedad mestiza ge-
nerada por la convivencia forzada de distintas raíces étnicas y cul-
turales. Igualmente, en sí mismo aporta información muy valiosa 
para el conocimiento de la realidad social y cultural dieciochesca 
de los virreinatos asociados a la Monarquía española. 

Propuesta didáctica

	Î Compara los siguientes fragmentos y contesta a las preguntas:

TEXTO 1: 

Lo mejor de lo que ha pasado a Indias se nos olvidaba, que son los 
españoles y los negros que después acá han llevado por esclavos para 
servirse de ellos, que tampoco los había antes en aquella mi tierra. 
De estas dos naciones se han hecho allá otras, mezcladas de todas 
maneras, y para las diferenciar les llaman por diversos nombres, para 
entenderse por ellos. […] Es así que al español o española que va de 



216

Aprendizaje cultural a través de los objetos

acá llaman español o castellano, que ambos nombres se tienen allá 
por uno mismo […] A los hijos de español y de española nacidos allá 
dicen criollo o criolla, por decir que son nacidos en Indias. Es nom-
bre que lo inventaron los negros, y así lo muestra la obra. Quiere de-
cir entre ellos negro nacido en Indias; […] Los españoles, por la seme-
janza, han introducido este nombre en su lenguaje para nombrar los 
nacidos allá. […] Al hijo de negro y de india, o de indio y de negra, 
dicen mulato y mulata. A los hijos de éstos llaman cholo; es vocablo 
de la isla de Barlovento; quiere decir perro, no de los castizos, sino 
de los muy bellacos gozcones; y los españoles usan de él por infamia 
y vituperio. A los hijos de español y de india o de indio y española, 
nos llaman mestizos, por decir que somos mezclados de ambas na-
ciones; fue impuesto por los primeros españoles que tuvieron hijos 
en indias, y por ser nombre impuesto por nuestros padres y por su 
significación me lo llamo yo a boca llena, y me honro con él. Aunque 
en Indias, si a uno de ellos le dicen sois un mestizo o es un mestizo, 
lo toman por menosprecio. (Inca Garcilaso de la Vega, 1609, p. 255).

TEXTO 2: 

[Hablando de Quito] El vecindario de gente baxa ó comun puede 
dividirse en quatro clases, que son españoles ó blancos, mestizos, 
indios ó naturales y negros con sus descendientes […]. El nombre de 
español tiene allí distinta significación que la de chapetón ó europeo 
porque propiamente dé á entender persona que desciende de españo-
les y no tiene alguna mezcla de sangre; muchos mestizos lo parecen 
en el color más que aun los legítimos españoles por ser blancos y ru-
bios y, así, se consideran como tales, aunque en realidad no lo sean. 
Reguladas de este modo todas las familias que gozan el privilegio 
del color blanco, podrá considerarse que componen como una sexta 
parte de aquel vecindario. Los mestizos son los procreados de espa-
ñoles y indios, […] y, desde la segunda ó tercera generación, que yá 
son blancos, se reputan por españoles. […] Puedense computar como 
por una tercera parte del vecindario las familias de mestizos. En el 
tercer lugar entra los indios, que componen como otra tercera parte; y 
lo restante, que es como una sexta parte, la completa gente de castas. 
(de Ulloa, 1748,  pp. 363-365).



217

26. Pintura de castas

•	 Describe los contextos históricos de cada uno de los textos. 
¿Cómo influye en la estratificación de la sociedad descrita?

•	 ¿Qué diferencias en la percepción del término mestizo, español 
y criollo se observan entre los textos del Inca Garcilaso y el 
relato de Jorge Juan y Antonio de Ulloa?

•	 ¿Qué diferencias y similitudes se perciben en el tratamiento 
de la ascendencia africana entre los textos? 

•	 Investiga cómo variaban los criterios para categorizar a las 
personas y los territorios de la Monarquía española a ambos 
lados del Atlántico. 

Bibliografía

Albisoru, M. L. (2011). Desplazamientos discursivos. La pintura de cas-
tas ayer y hoy. Historia Mexicana, 60(3), 1491-1525. https://www.jstor.
org/stable/41151291

Álvarez de Araya Cid, G. (2019). Géneros de la pintura, pintura de 
género: Hacia una nueva lectura de la pintura de castas. Revista 180, 
p. 44.

Araya Espinoza, A. (2014). ¿Castas o razas?: Imaginario sociopolítico y 
cuerpos mezclados en la América colonial. Una propuesta desde los 
cuadros de castas. En H. Cardona, y Z. Pedraza (Comps.), Al otro lado 
del cuerpo. Estudios biopolíticos en América Latina (pp. 53-77). Universi-
dad de los Andes; Universidad de Medellín. https://repositorio.uchile.
cl/handle/2250/138358

González Undurraga, C. (2019). “De la casta a la raza”: El concepto de 
raza: Un singular colectivo de la modernidad. México, 1750-1850. 
Revista 180, p. 44. https://doi.org/10.32995/rev180.num-44.(2019).
art-653

https://www.jstor.org/stable/41151291
https://www.jstor.org/stable/41151291
https://repositorio.uchile.cl/handle/2250/138358
https://repositorio.uchile.cl/handle/2250/138358
https://doi.org/10.32995/rev180.num-44.(2019).art-653
https://doi.org/10.32995/rev180.num-44.(2019).art-653




219

27. Niño Manuelito

Iván Panduro Sáez

Universidad de Córdoba



220

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 27.1.  Niños Manuelitos. 

Adquiridos en el Cuzco con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio 
iberoamericano. Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de 

referencia: tipo B. Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



221

27. Niño Manuelito

Relación geográfica y temporal

El Niño Manuelito es una de las manifestaciones artísticas popu-
lares de mayor calado en el ambiente andino, especialmente en la 
zona de la región del Cuzco. El nombre de Manuel o su diminu-
tivo Manuelito se remonta a la época virreinal, cuando los encar-
gados de la evangelización debían explicar a la población local las 
referencias en distintos pasajes de las Sagradas Escrituras en los 
que se mencionaba a Jesús como Emmanuel, palabra proveniente 
del ebreo que significa ‘Dios está con nosotros’. 

Por otro lado, se debe de tener en cuenta que el culto al Niño 
Jesús está arraigado en la región desde el siglo xvii debido a la pro-
liferación de la iconografía difundida por los jesuitas, como la del 
Niño Jesús Inca. Un niño en acción de bendición o Salvator Mundi 
que se aprecia ataviado con distintos elementos de herencia in-
caica como la túnica o uncu o la conocida como mascaipacha, una 
corona con forma de torreón. 

Esta última se referiría a la fortaleza prehispánica de Sacsa-
yhuamán que se encuentra al norte del Cuzco —visible todavía 
en la actualidad en algunos Manuelitos—, y que igualmente en-
contramos en el escudo de armas de la ciudad otorgado en 1540 
por Carlos V. Sin embargo, la figura del niño vestido de inca, por 
su ambivalencia y elementos, pudo despertar sentimientos reivin-
dicadores del antiguo Tawantinsuyu hasta tal punto que fue una 
imagen revisada y en cierto momento perseguida en el siglo xviii.

Descripción

Con esas bases culturales de la región hacia el niño Jesús, esta 
pieza del Manuelito, no obstante, corresponde al conocido pasaje 
de la cultura popular del siglo xx en el que un joven pastorcillo de 
la zona llamado Qalito, jugando con unos niños, se clavó una pe-
queña espina en su pie como gesto de empatía con otro niño que 
se había clavado otra y lloraba apenado. De ahí que, siguiendo 
esta escena, el Manuelito se encuentre sentado en un pequeño tro-
no de madera en el que se visualiza la marca de la gubia, con un 
pie en alto mostrando su planta en acción de quitarse la espina. 

Realizado en madera y arcilla, tiene unos ojos vidriosos desde 
los que caen lágrimas y una ligera sonrisa que le aporta calidez. 



222

Aprendizaje cultural a través de los objetos

La carnación de estos niños es siempre más clara que la de la po-
blación local, acentuando sus facciones blandas con los colores 
rosados de sus mejillas o sus pequeños pies. Asimismo, su cabello 
ensortijado se visualiza bajo un pequeño gorrito o chullo que uti-
liza la propia población, cuestión que acerca estas pequeñas obras 
a su comunidad. 

De igual forma, viste un pequeño uncu con un encaje o valona 
como elemento ornamental en la parte superior mientras que, en 
la parte inferior, tiene unos pantalones cortos que dejan ver los 
pies descubiertos del Manuelito. Destaca, además, el colorido del 
conjunto que se puede relacionar con los trajes utilizados en las 
danzas locales todavía en la actualidad. Evidenciando de nuevo el 
vínculo con estas piezas que son producidas, en gran medida, en 
los talleres del barrio de San Blas del Cuzco, cerca del centro his-
tórico y tradicional espacio de los artistas y artesanos de la ciudad.

Propuesta didáctica

	Î Responde a las siguientes preguntas:

•	 ¿Cómo se denomina la vestimenta o túnica de los incas?
•	 ¿Con qué otra iconografía difundida por los jesuitas se 

puede relacionar el Manuelito o Niño de la espina?
•	 ¿De dónde proviene el nombre de Manuelito?
•	 ¿Qué diferencias encuentras con los habituales niños Jesús 

europeos?

Bibliografía

Calvo Pérez, J. (s.f.) Historia y cultura del mundo andino. Universidad 
Martín de Porres.

Morote Best, E. (1988). Aldeas sumergidas: cultura popular y sociedad en los 
Andes. Centro Bartolomé de las Casas.

Valencia Espinoza, A. (2007). Cusco religioso. Dirección Regional de Cul-
tura del Cusco.



223

28. Sextante.  
El camino de vuelta a casa 
para los navegantes españoles

Antonio Rafael Fernández Paradas

Universidad de Granada



224

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 28.1.  Réplica de un sextante de manufactura inglesa.  
Producidos a partir de mediados del siglo xviii. 

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



225

28. Sextante

Relación geográfica y temporal

A lo largo de la historia de la humanidad, el ser humano ha ido 
desarrollando multitud de mecanismos que le permitieran el do-
minio de los mares y su orientación por ellos. Desde la antigüe-
dad, los navegantes utilizaron las costas como referencia, partien-
do de sus puntos visibles y la profundidad. Fue el sistema que 
utilizaron los castellanos y los portugueses en sus viajes náuticos 
a finales del Cuatrocientos. Entre los instrumentos que estaban a 
la orden del día a finales del siglo xvi, podemos destacar: 

•	 La corredera y la ampolleta, utilizadas para determinar la velo-
cidad del buque, siendo un instrumento imprescindible para la 
navegación por estima. 

•	 Por su parte, la sonda permitía calcular la profundidad y la 
naturaleza del fondo. 

•	 El compás era un mecanismo que se orientaba hacia el norte 
magnético, mientras que el astrolabio y el cuadrante permitían 
calcular la altura de un astro sobre el horizonte.

•	 El astrolabio tenía por función determinar la latitud mediante 
la observación de la estrella polar o la observación del paso 
meridiano del sol

Los marineros disponían de tablas que recogían la inclinación 
del sol durante cada día del año. Con estas informaciones y la ob-
servación de la altura del sol, en su paso por el meridiano, conse-
guían establecer la latitud, pero no era posible calcular la longitud. 
En esencia, el procedimiento consistía en navegar a un punto de la 
misma latitud que la del destino para luego ir navegando, mante-
niendo la latitud hasta dar con el destino.

Estos fueron los procedimientos que utilizaron los españoles, y 
el resto de las potencias marítimas, para sus viajes hacia las Indias 
Occidentales hasta mediados del siglo xviii, cuando se empezaron 
a fabricar los primeros sextantes. 



226

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Descripción

Debido a su mayor precisión, el sextante fue un instrumento que 
reemplazó al astrolabio, siendo el mecanismo básico de navega-
ción marítima y aérea hasta la llegada de los sistemas de posición 
por satélite. El nombre de este importante instrumento viene de 
su escala, que abarca un ángulo de 60 grados, o sea, un sexto de 
un círculo completo.

Los sextantes se inventaron a mediados del siglo xviii y se utili-
zaban para determinar la posición de los barcos en la inmensidad 
del océano. Desde el punto de vista técnico, permite obtener la 
altura angular del sol sobre el horizonte. Con dos puntos de refe-
rencia, que podían ser la costa y una estrella, se podía establecer 
la ubicación (es decir, que este objeto permite calcular el ángulo 
entre un cuerpo celeste —la costa, un faro o cualquier otro punto 
de referencia— y el horizonte).

Antes del desarrollo del sextante, Isaac Newton (1643-1727), 
creó un instrumento para la orientación en el mar de doble re-
flexión que no llegó a utilizarse. Para la creación del sextante, 
en la década de los 30, fueron importantes dos personas: por un 
lado, el matemático inglés John Hadley (1682-1744), y, por otro, 
el óptico e inventor estadounidense Thomas Godfrey (1704-1749). 

Partes de un sextante:1

Las partes de un sextante vienen constituidas partiendo de la pre-
misa de que se necesitan dos puntos de referencia para poder rea-
lizar la ubicación en el mar. Los sextantes se conforman de las 
siguientes partes: 

•	 Armadura o bastidor: Suele ser de metal y contiene un limbo 
graduado de derecha a izquierda.

•	 Alidada: Tiene forma de radio, gira sobre el centro y se desplaza 
sobre el limbo. Lleva grabado un índice de números para poder 
ver los grados.

•	 Espejo pequeño: Se encuentra a la izquierda y tendrá que ser 
paralelo a la alidada cuando esta marque cero grados (este con-
cepto lo explicaremos más adelante en el funcionamiento)

1.   Fuente: https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-
que-sirve/ 

https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-que-sirve/
https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-que-sirve/


227

28. Sextante

•	 Espejo grande: Va montado sobre la alidada.
•	 Visor: Se encuentra a la derecha del bastidor y a la altura del 

espejo pequeño. Es a través del cual podrás mirar.
•	 Filtros: Delante de cada espejo hay un juego de filtros para re-

ducir la luminosidad.

Figura 28.2.  Partes del sextante. 

Fuente: https://ingenieriatopografica.fandom.com/es/wiki/PARTES_DEL_SEXTANTE

¿Cómo funciona un sextante?2

Una explicación somera del funcionamiento del sextante sería la 
siguiente: 

1.	 Se pone la alidada a cero grados.
2.	 Se busca la estrella o astro a través del visor. En este momento 

por la parte izquierda del espejo se verá el horizonte y por la 
derecha el astro.

3.	 Realizamos un movimiento con el armazón para dejar la ali-
dada fija de tal forma que el astro quede próximo a la línea del 
horizonte.

2.   Fuente: https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-
que-sirve/

https://ingenieriatopografica.fandom.com/es/wiki/PARTES_DEL_S
https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-que-sirve/
https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-que-sirve/


228

Aprendizaje cultural a través de los objetos

4.	 Se mirará el resultado del ángulo obtenido.
5.	 Ayudándonos de un almanaque náutico, o lo que es lo mismo, 

un calendario náutico y un cronómetro, podremos realizar los 
cálculos trigonométricos de la esfera para poder obtener la si-
tuación en la que nos encontramos.

Propuesta didáctica

	Î Realiza una comparación entre las diferencias entre un astrola-
bio, un sextante y la navegación por satélite.

	Î Entrar en la página de Todocolección, https://www.todocolec-
cion.net/, y buscar el sextante más caro que esté a la venta en el 
momento de la consulta. Anota los siguientes datos:

•	 Enlace 
•	 Autor, si se conoce
•	 Fecha
•	 Justificación de la importancia de la pieza

Bibliografía

Arranz, P. y González, C. (2029). Paseando entre constelaciones: sextan-
te, copa y cuerpo. Astronomía, 118, 35-39. 

García Garralón, M. (2009). De la ballestina al sextante: análisis de dos 
centros de formación náutica en la España del siglo xviii. Drassana: 
revista del Museu Marítim, 17, 13-38. 

Puente del Pozo, E. (2021). Del “sextante” al “GPS”. Nuevo Boletín de la 
Asociación Española de Amigos de los Castillos, 1, 35-38. 

https://www.todocoleccion.net/
https://www.todocoleccion.net/


229

29. Láminas botánicas y 
herbarios:  
la flora del nuevo 
continente llega a España

María José Ortega Chinchilla

Universidad de Granada



230

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 29.1.  Facsímil de una lámina de flora  
americana de José Celestino Mutis. Siglo xviii. 

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano. 
Metodologías activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.º de referencia: tipo B. 

Código: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueología y 
Didáctica del Patrimonio.



231

29. Láminas botánicas y herbarios

Relación geográfica y temporal

Tras las empresas de exploración, conquista y colonización por-
tuguesas y españolas durante los siglos xv y xvi que tuvieron lugar 
tanto en África, América, como en las Indias Orientales, el siglo 
xvii se presentó como un paréntesis en esta política de descubri-
miento y explotación. Habrá que esperar al siglo xviii para que 
Europa lidere un nuevo proceso expedicionario de alcance global. 
Nos referimos a las llamadas expediciones científicas. 

Nos encontramos en pleno auge del movimiento ilustrado, 
marcado por el espíritu de progreso de las sociedades, fe en el co-
nocimiento científico y predominio de la razón para explicar los 
fenómenos de la realidad. 

Lo cierto es que las expediciones con intereses científicos se 
remontan al siglo xvi; recordemos, por ejemplo, los viajes de Fran-
cisco Hernández de Toledo por Nueva España con fines médicos y 
botánicos, auspiciados por Felipe II. Pero no podemos negar que 
será en la centuria ilustrada cuando este fenómeno de las expedi-
ciones científicas alcance su verdadera dimensión.

A los objetivos científicos de estas expediciones se sumaron los 
fines políticos, en una suerte de unión entre ciencia e imperio que 
buscaba, por una parte, mejorar la explotación de los territorios 
colonizados mediante el conocimiento detallado de sus recursos 
tanto humanos como materiales, y extender el dominio de los 
Estados por los espacios aún por colonizar, y por otra, ampliar y 
consolidar los datos geográficos, la observación de los fenómenos 
astronómicos, el estudio de las costumbres e instituciones de las 
sociedades primitivas y, sobre todo, el conocimiento de la historia 
natural, fundamentalmente de la flora (Alfonso y Martínez, 2016). 

Estas expediciones, que solían estar patrocinadas y financiadas 
por los estados europeos —aunque fueran de iniciativa privada—, 
tuvieron un impacto significativo en la ciencia y el comercio a 
escala global.

En palabras de Lola Escudero, el siglo xviii fue el siglo de las 
luces para la botánica (Escudero, 2015). Aunque también son des-
tacables las expediciones con fines geodésicos, sanitarios, mine-
ralógicos, etc., las expediciones científicas botánicas en América 
fueron esenciales para el desarrollo de la botánica moderna y la 
medicina, puesto que permitieron catalogar la extraordinaria bio-
diversidad del continente y documentar su utilidad medicinal, 



232

Aprendizaje cultural a través de los objetos

agrícola y comercial. Resultaba prioritario para los Estados «cono-
cer la flora americana, saber cómo producir más y mejor y cómo 
explotar las riquezas naturales de las colonias»; así mismo, «era 
necesario conocer las plantas útiles en la industria, la medicina 
y el comercio, renovar los medicamentos […]», y por último, ur-
gía «introducir en España semillas o plantas vivas y aclimatarlas 
a nuestro territorio y adoptar un nuevo sistema de clasificación 
científica que permitiera ordenar de forma práctica la gran varie-
dad de especies descubiertas» (Escudero, 2015).

Descripción

Se trata de una lámina de flora americana realizada en el contexto 
de la Real Expedición Botánica al Nuevo Reino de Granada lidera-
da por José Celestino Mutis (1783-1816). Esta empresa científica se 
prolongó durante 33 años, esto es, más allá de la muerte de Mutis 
en 1808.

La estrecha relación existente entre botánica y medicina en el 
siglo xviii (tengamos en cuenta que la mayor parte de los medica-
mentos se elaboraban a partir de plantas) llevó a un joven gadita-
no apasionado por la botánica, José Celestino, a estudiar medicina 
en la Universidad de Sevilla. Esta profesión le dio la oportunidad 
de embarcarse rumbo a América como médico personal del virrey 
del Nuevo Reino de Granada (actual Colombia), Pedro Messía de 
la Cerda.

Aunque Mutis no obtuvo la licencia real y la financiación para 
su gran expedición botánica por tierras americanas hasta 1783, 
lo cierto es que desde su llegada al nuevo continente en 1760 no 
cesó de buscar, recolectar, describir y clasificar la flora de diversas 
regiones del virreinato, fundamentalmente de Santa Fe de Bogotá, 
con sus propios recursos.

Durante más de dos décadas llevó a cabo esta actividad inves-
tigadora centrada en el estudio de las plantas, lo que le llevó a ser 
considerado uno de los científicos más reputados del momento, 
llegando a establecer contactos (misivas y envío de productos na-
turales) con uno de los más afamados científicos de Europa, Car-
los Linneo.



233

29. Láminas botánicas y herbarios

Por fin, en 1783 (contaba entonces con 51 años), obtuvo el 
permiso real y la ayuda económica para llevar a cabo el que se-
ría el gran proyecto de su vida: la Real Expedición Botánica por 
el Nuevo Reino de Granada. Logró reunir para ello a un impor-
tante equipo de científicos, discípulos suyos (Francisco Antonio 
Zea, Jorge Tadeo Lozano y Francisco José de Caldas), así como a 
alumnos, dibujantes, pintores y criados. Todos ellos lograron una 
empresa sin precedentes: la elaboración de más de 6000 láminas 
botánicas, de una gran precisión científica y belleza artística. 

Por supuesto, otra parte fundamental del trabajo de los ex-
pedicionarios fue la recolección de plantas de diferentes eco-
sistemas (valles, montañas y regiones tropicales) con los que se 
creó un inmenso herbario con miles de especímenes prensados y 
catalogados. 

Como señala Salvador Bernabéu, muchas de estas láminas fue-
ron regaladas por Mutis a sus amigos y corresponsales, si bien la 
mayor parte de ellas fueron enviadas en 1816 al Real Jardín Botá-
nico de Madrid, junto con el herbario, donde se conservan en la 
actualidad (Bernabéu, 2008).

Aunque como director de la Real Expedición asumió la no-
menclatura y el sistema de clasificación de Linneo, lo cierto es 
que Mutis puso el foco en la realización de los dibujos botánicos, 
«convencido de que el dibujo fiel de la naturaleza era imprescindi-
ble para la descripción y clasificación […]. Creía en la superioridad 
de la iconografía sobre el resto de las tareas botánicas» (Bernabéu, 
2008, pp. 89-90). De ahí que la mayoría de las láminas careciera 
de nombres científicos e información geográfica y paisajística de 
los parajes donde se encontraban. 

La repercusión científica de la expedición de Mutis fue extraor-
dinaria por lo que supuso para la identificación de especies (ya 
que se documentaron numerosos especímenes nuevos, muchos de 
ellos, endémicos de la región andina) y para la medicina, puesto 
que la expedición investigó las propiedades medicinales de plan-
tas utilizadas por las comunidades indígenas y se promovió el uso 
de especies con potencial farmacéutico, como la quina.



234

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Propuesta didáctica

La recopilación de datos cartográficos, astronómicos, etnográficos 
y, sobre todo, zoológicos y botánicos se convirtió en una prioridad 
para los hombres que protagonizaron las expediciones científicas 
del siglo xviii. Decimos hombres con toda la intención, ya que las 
mujeres quedaron relegadas a la tarea de clasificación del mate-
rial recolectado por los naturalistas. No obstante, existen algunas 
importantes excepciones, como la que encarna la botánica fran-
cesa Jeanne Baret (1740-1807), primera mujer en circunnavegar el 
mundo (eso sí, disfrazada de hombre). Junto al botánico Philibert 
Commerson recogió más de 6000 muestras de especies vegeta-
les en la expedición liderada por Louis Antoine de Bougainville 
(1766-1769).

Figura 29.2.  Retrato de Jeanne Baret vestida de marinero. 

En Navigazione di Cook del grande oceano e intorno al globo (Vol. II), 1816.



235

29. Láminas botánicas y herbarios

Te animamos a que realices un pequeño trabajo de investiga-
ción sobre esta científica destacando su papel en el avance de la 
botánica moderna en Francia. Asimismo, te instamos a que iden-
tifiques a otras mujeres que participaron en algunas de las expedi-
ciones científicas más destacadas de los siglos xviii y xix y realices 
una breve reseña de su actividad (de tres a cinco páginas). 

Te damos una pista sobre una de ellas: un hospital madrileño 
de reciente edificación lleva el nombre de una de estas mujeres. 

Bibliografía

Alfonso Mola, M., y Martínez Shaw, C. (2016). Historia Moderna: Europa, 
África, Asia y América. UNED.

Bernabéu Albert, S. (2008). Celestino Mutis, el sabio de las plantas. 
Andalucía en la Historia, (julio 2008), 88-91.

Escudero, L. (2005). Viajes, Ciencia e Ilustración. Las expediciones cien-
tíficas españolas en el siglo xviii. Sociedad Geográfica Española, 22,  
10-25.

Lambert, M. F. (2021). ¿La Monja Alférez, Jeanne Baret, Jane Dieulafoy 
(y otras más) fueron viajeras ocultas en busca de otra identidad? 
Educación artística: Revista De investigación, 12, 254-268.

Sandalio, L. M. (2017). Jeanne Baret: una pionera de la botánica. Boletín 
de la Sociedad Española de Fisiología Vegetal, 64, 17-18.





237

30. La pipa sagrada

Gemma Muñoz García

Universidad Complutense de Madrid



238

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 30.1.  Pipa (o calumet) sioux. 

Adquirida con fondos del proyecto de innovación docente «Educación patrimonial desde 
el Museo de América: visibilizar las culturas indígenas en el contexto de formación del 

profesorado». N.º de referencia: 102. Universidad Complutense de Madrid. Producida por 
Arqueodidat. Arqueología y Didáctica del Patrimonio. 



239

30. La pipa sagrada

Relación geográfica y temporal

La pipa es un objeto empleado entre los nativos americanos del 
que tenemos constancia en distintas áreas culturales y momentos 
históricos que se asocian al mundo prehispánico y colonial. Han 
sido, en su gran mayoría, rescatadas en contextos arqueológicos 
y etnográficos. Actualmente, para acercarnos al conocimiento de 
estos objetos, debemos remitirnos a las descripciones que el sacer-
dote sioux Alce Negro realizó en los años 40 del siglo xx a Joseph 
E. Brown, en la obra La pipa Sagrada, siete ritos secretos de los indios 
sioux. Originariamente, las pipas fueron realizadas en piedra y ce-
rámica, conservándose ejemplares del área andina y amazónica, 
entre otros. Pero nos referiremos en este caso a las pipas sagradas 
o calumet, como las denominaron los franceses, empleadas por 
los nativos de las Grandes Llanuras (Great Plains) de Norteamé-
rica, y de manera concreta, a las que se utilizaron en el contexto 
cultural de los indios sioux (denominados asimismo lakotas). Es 
este el grupo indígena seguramente más familiar para todos no-
sotros, ya que habitualmente ha sido reproducido en el ámbito 
de las producciones cinematográficas, la literatura o las viñetas, 
contribuyendo a homogeneizar y distorsionar la imagen que de 
las culturas indígenas americanas se fue creando en el mundo oc-
cidental, no carentes en muchos casos de imprecisiones o claros 
errores como por ejemplo el de asociar la pipa a la designación 
de «pipa de la paz». Esta función fue en realidad atribuida por los 
colonizadores blancos al entender que este objeto se asociaba a 
los tratados a la paz, quizás porque los propios indígenas parecían 
mostrar su intencionalidad de alcanzar la paz al emplear la pipa. 
Sin embargo, el uso de este objeto estaba completamente asociado 
al mundo ritual y espiritual, filosófico incluso del mundo lakota. 
Era una especie de altar portátil (Notaria, 2013). Así, la pipa era 
empleada en ceremonias sagradas, adquiriendo además un papel 
importante en la totalidad de la vida de esta tribu (The Pluralism 
Project, 2020). 

Desde el punto de vista espacial, las Grandes Llanuras se ex-
tienden en el corazón del subcontinente norte, desde el centro-sur 
de Canadá hasta el Golfo de México y desde el Valle del Missis-
sippi-Missouri hasta las estribaciones de las Montañas Rocosas. 
Pero, de manera concreta, los lakota vivieron en Dakota del Sur, 



240

Aprendizaje cultural a través de los objetos

siendo su lugar sagrado por excelencia Paha Sapa, en las conoci-
das como Black Hills. Muchos otros grupos que habitaban estas 
tierras emplearon también la pipa como importante elemento cul-
tural y ceremonial, habiendo pocas variaciones formales entre las 
pipas empleadas por unos y otros. 

La forma de vida lakota, basada tradicionalmente en una eco-
nomía agrícola, se modificó en los siglos xvii y xviii con la adop-
ción del caballo y las armas de fuego, traídas al continente ameri-
cano por los europeos. Estos pueblos sustituirán en buena medida 
la práctica agrícola por la caza del bisonte a caballo y con armas 
de fuego como una nueva forma de subsistencia, lo que algunos 
autores consideraron una involución. A estos pueblos se los llamó 
grandes jinetes, caracterizándose por la caza y la guerra. Socialmen-
te, se distribuían en pequeñas bandas dirigidas por un líder de 
prestigio y, solo en determinados momentos, una o dos veces al 
año, se agrupaban en unidades mayores para organizar grandes 
cacerías comunales, ceremonias y rituales que favorecían la iden-
tidad grupal. Mientras tanto, se desplazaban por las Grandes Lla-
nuras portando distintos elementos de su cultura material y sus 
hogares, llamados tipis, que eran viviendas portátiles realizadas 
con troncos de madera y pieles. 

Las pipas de cazoleta, como son llamadas las empleadas por 
los lakotas, se utilizaron en el área oriental y central de EE. UU. 
Algunos de los pueblos destacados de esta área, junto con los 
lakotas, fueron los arapaho, blackfoot, cheyenne, crow, hidatsa y oji-
bwa, entre otros.

Descripción

El uso de las pipas está documentado con anterioridad a la llega-
da de los europeos al continente americano. Se asocia su uso en 
los territorios nororientales al impulso y desarrollo agrícola y a 
la cerámica. En todo caso, constituía el centro del culto religioso.

 Generalmente las pipas lakotas tenían dos componentes prin-
cipales, el vástago y la cazoleta. El primero, el vástago, estaba rea-
lizado con un tronco fino de madera de entre 80 y 120 centíme-
tros de longitud y entre 1.70 y 2.5 centímetros de grosor, que en 
ocasiones variaba en un mismo ejemplar a medida que compa-
ramos los dos extremos del vástago. Se adornaba con elementos 



241

30. La pipa sagrada

igualmente simbólicos como las púas de puercoespín (elemento 
extendido en las manifestaciones artísticas de las Llanuras), fi-
bras vegetales enrolladas al propio vástago y, la que presentamos, 
con tiras de piel de serpiente igualmente enrolladas. A este se le 
incorporaban plumas de águila. Generalmente anudaban cinco 
cintas de colores en el vástago, que representaban a las cuatro re-
giones del Universo, además de a alguna criatura transformadora. 
La negra sería el Oeste, la morada representaría a las criaturas del 
Trueno que envían la lluvia, la blanca es el Norte, la roja simbo-
liza el Este (lugar del que brota la luz) y finalmente, la amarilla 
representa el Sur. Estos espíritus se transforman en uno solo. La 
pipa cuya reproducción presentamos habría perdido seguramente 
dichas cintas. Pero sí presenta plumas de águila, que también sim-
bolizan el uno. Las pipas también solían incorporar una boquilla 
de cuero de piel de bisonte, representando a la tierra, de la cual 
procedemos y en cuyo entorno nos relacionamos; la cazoleta, por 
su parte, era de cerámica y servía como recipiente contenedor del 
tabaco, unido al vástago. Tenía una forma de mango simple, con 
un orificio por el que se introducía el tabaco. 

El uso de la pipa tenía un significado simbólico representando 
las interrelaciones entre plantas, animales, seres humanos y seres 
sobrenaturales. Entre todos ellos mantenían en orden el movi-
miento del cosmos. Acompañaban este contexto de oraciones y 
bendiciones dirigidas a todo tipo de creación en la tierra. La ca-
zoleta se llenaba entonces de tabaco, y a través de la inhalación y 
exhalación de humo por el portador del objeto, se representaba la 
existencia. Las fuentes históricas hablan del ofrecimiento de humo 
a los espíritus de arriba a abajo a través del uso de la pipa, por lo 
que el tabaco o cualquier planta que pudiera fumarse, empleada 
por los indios, era sagrada. El acto de «la propia combustión o de 
ofrecer a alguien hojas de tabaco o una pipa en gesto de amistad 
constituía un vínculo más fuerte que ninguna convención huma-
na» (Negro y Brown, 1993, p. 27). Incluso su uso habla de la pro-
tección que concedía a un enemigo haber fumado con él.

Fumar tabaco podía ser un rito colectivo previo a cualquier 
acontecimiento importante del grupo en el que la pipa se pasaba 
de boca en boca, alcanzando una unión completa entre partici-
pantes y seres sobrenaturales. Pero también podía tratarse de un 
elemento empleado para quien se retiraba en soledad a la búsque-
da de una visión (Gugel, 2000).



242

Aprendizaje cultural a través de los objetos

Narra la tradición lakota que la pipa, los elementos que la for-
maban y las instrucciones para su uso fueron entregados al pueblo 
por una mujer vestida con pieles blancas de gamo que portaba una 
bolsa con flecos a su espalda (Negro y Brown, 1993). Estas instruc-
ciones estaban recogidas en una piedra redonda con siete círculos 
de distinto tamaño. La mujer llevó la pipa hasta el jefe Cuerno 
Hueco de Pie y le explicó que esta uniría a todo el grupo a sus an-
tepasados. Según el relato. le es entregada la pipa como regalo de 
Wakan Tanka, ‘el Gran espíritu’, bajo la creencia de que todos los se-
res de la Tierra son sagrados y como tales hay que tratarlos. La pipa 
otorgaría además a la tribu el conocimiento. La mujer, tras revelar 
el primer rito de la pipa, se transformó en bisonte rojo, después 
blanco y finalmente negro. Se inclinó ante cada una de las cuatro 
regiones del universo y desapareció tras la colina. La mujer Búfala 
Blanca, como se la llamó, contribuyó al entregar la pipa sagrada a 
formar un vínculo directo entre los lakotas y Wakan Tanka. 

Habitualmente, las pipas se guardaban en un portapipas, que 
solía estar decorado con motivos simbólicos para estas sociedades. 
Por ello, es común encontrar ejemplares adornados con púas de 
puercoespín, que conllevaban un minucioso trabajo trenzando 
púas y empleando fibras vegetales a través de una técnica llamada 
twining (Notario, 2013). 

El uso de la pipa se asociaba a siete ritos, narrados también 
por Alce Negro. Entre ellos, quizá el más importante se considera 
la Danza del Sol, ceremonia de los lakotas no exenta de crítica 
desde la visión occidental por el autosacrificio que impone a los 
danzantes. 



243

30. La pipa sagrada

Propuesta didáctica

Desde el punto de vista didáctico la temática abordada debe te-
ner en cuenta como uno de sus objetivos informar del impacto 
negativo que el tabaco ejerce en la salud de las personas y, por 
tanto, combinar la aproximación cultural a estas sociedades desde 
un punto de vista crítico. No obstante, el objetivo principal es la 
aproximación a la investigación social desde disciplinas como la 
historia, la historia del arte, la geografía y la antropología. Con-
sideramos oportuno plantear una actividad que estimule el pen-
samiento analógico entre el futuro maestro o maestra, procedien-
do en primer lugar al uso de fuentes históricas escritas y fuentes 
objetuales con el fin de acercar el alumnado a las creencias y el 
mundo simbólico y ritual de los lakotas de las Grandes Llanuras 
de Norteamérica. Se enfatizará por tanto el aprendizaje concep-
tual. Para ello, empleamos en primer lugar una lluvia de ideas 
entre nuestro alumnado para determinar cuál es el conocimiento 
del que partimos sobre los indios sioux o lakotas. Anotamos todas 
estas impresiones cuyo rigor y veracidad serán objeto de investiga-
ción por parte del alumnado, futuros maestros y maestras de Edu-
cación Primaria o Secundaria. Las categorizamos en función de 
si cada una de ellas hace referencia a aspectos sociales, políticos, 
económicos, religiosos, artísticos, etc. (entendiendo que algunas 
apreciaciones pueden categorizarse en varias categorías a la vez). 

	Î A continuación, se leerá y analizará el texto que aparece a 
continuación:

… Con esta pipa estaréis unidos a todos vuestros antepasados: vues-
tro Abuelo y Padre, vuestra Abuela y Madre. Vuestro Padre Wakan-
Tanke también os hace don de este guijarro redondo que está hecho 
de la misma piedra roja que la cazoleta de la pipa. Es la Tierra vuestra 
Abuela y Madre, y es el lugar donde viviréis y creceréis. Esta Tierra 
que él os ha dado es roja, y los hombres que viven en ella son rojos; 
y el Gran Espíritu os ha dado también un día rojo y un camino rojo. 
Son venerables; no lo olvidéis. Cada aurora que llega es un aconte-
cimiento sagrado, y todos los días son sagrados, pues la luz viene 
de vuestro Padre Wakan Tanka; y debéis también acordaros siempre 
de que los hombres y todos los demás seres que están en esta Tierra 



244

Aprendizaje cultural a través de los objetos

son sagrados y deben ser tratados como tales (Narración de la Mujer 
Bisonte Blanca al descender la pipa sagrada, contada por Alce Negro 
a J. E. Brown, 1993).

	Î Tomando como referencia de partida el anterior texto, se pro-
cederá a: 

•	 La lectura activa del texto propuesto. Investigación y análisis 
de palabras o conceptos clave del mismo. 

•	 La investigación y selección de información de rasgos 
culturales de los lakotas a partir, especialmente, del siglo 
xviii, tales como cuáles eran sus formas de organización 
social, económica y política; en qué consistía su mundo 
de creencias y qué elementos culturales materiales se 
empleaban en la celebración de ceremonias y ritos, y cuáles 
eran sus expresiones artísticas. Todo ello complementará 
la información de la que partimos con el texto y permitirá 
contrastar posibles imprecisiones históricas de las que se 
partía en la lluvia de ideas.  

•	 Se propone la sistematización de la información en un 
cronograma realizado de manera colaborativa por todo el 
alumnado.

•	 Entender y relacionar los procesos culturales y su vinculación 
a la necesidad adaptativa al entorno de las poblaciones 
lakotas. Se deberá comprender qué aspectos hubieron de 
afrontar para alcanzar su supervivencia. 

•	 Qué elementos se introdujeron en esta cultura que 
estimularon un cambio muy significativo que modificaría 
sus patrones culturales. 

•	 Análisis de la reproducción con fines didácticos de la pipa 
sagrada que presentamos partiendo de la didáctica del 
objeto, es decir, atendiendo a una minuciosa observación 
de los elementos que la componen. Posteriormente se 
fomentará entre el alumnado una descripción del objeto 
que permita determinar y describir todos sus elementos 
e investigar sobre el origen, significado y función de los 
mismos, así como relacionarlos con las empleadas por otras 
culturas en el continente, por ejemplo. 



245

30. La pipa sagrada

•	 Tras la investigación e interpretación de la pipa y los rasgos 
culturales, históricos y artísticos que rodean a los lakotas, 
se procederá a realizar un análisis y síntesis cultural que 
conlleve una reflexión crítica entre el uso ceremonial de la 
pipa por parte de los lakotas y el empleo actual del tabaco. 

•	 Finalmente, pondremos en relación a los grupos lakotas 
tradicionales con los lakotas actuales, entendiendo la 
evolución sufrida en los siglos xix y xx para comprender 
qué problemas sociales tienen en la actualidad y cómo los 
afrontan. Problemas como el papel que juegan las reservas 
en el desarrollo cultural e identitario del grupo, el papel que 
ha supuesto el alcohol y la promoción de otras adicciones 
en el contexto indígena en las reservas, el papel que tienen 
o no en el control de su propio territorio y recursos y la 
manera en que se han modificado sus ceremonias y rituales.

	Î En último lugar el grupo mostrará su producción fruto de una 
investigación social de marcado carácter histórico y antropoló-
gico. Se hará en forma de cronograma y se valorarán de manera 
fundamentada los cambios y continuidades acaecidas en los 
últimos trescientos años por los lakotas, cuáles son sus princi-
pales problemas en la actualidad y cómo se ha modificado (o 
no) la primera impresión que expresaron en la lluvia de ideas. 

Bibliografía

Gugel, L. (2000). Praderas y Llanuras. En C. F. Feest (Ed.), Culturas de los 
indios norteamericanos (pp. 184-237). Köneman.

Negro, A., y Brown, J. E. (1993). La pipa sagrada. Siete ritos secretos de los 
indios Sioux. Miraguano Ediciones. 

Notario, C. (2013). El trabajo de la púa de puercoespín en la colección 
Borbón-Lorenzana del Museo de América, Madrid. Anales del Museo 
de América, 21, 67-116.

The Pluralism Project. (2020). Native American Traditions. Harvard Uni-
versity.





247

Índice

0. La maleta didáctica y los objetos culturales. Una estrategia 
educativa para conocer el arte prehispánico y virreinal.  .  .  .  .  .  .        	 13

Bibliografía .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 19

1. Cuando el mundo se hacía con las manos.
Aprovechamiento de los recursos naturales.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 21

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 23

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 24

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 25

Bibliografía .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 26

2. Nariguera prehispánica. Objeto de metal precioso que 
dota de prestigio y poder a la élite .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 27

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 29

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 30

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 31

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 33

3. Boleadoras. Técnica de caza prehispánica .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 35

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 37

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 38

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 39

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 40

4. Sistema de comunicación y registro inca. Los quipus .  .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 41

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 43

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 44

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 45

Bibliografía .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 47

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo. Lo que 
América ha aportado a nuestra vida cotidiana.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	 49

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 51

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 52

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 57

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 61



248

Aprendizaje cultural a través de los objetos

6. Elevándose a las alturas. La plumaria en América.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             	 63

Relación geográfica y temporal .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 65

Descripción  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                          	 67

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 68

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 70

7. Instrumentos musicales prehispánicos. Caracola marina, 
ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitación, 
silbato zoomorfo (ave), flauta de caña maya.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 71

Relación geográfica, temporal y cultural .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      	 73

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 76

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 76

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 78

8. La balsa de oro muisca, paradigma del arte prehispánico 
en Colombia.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                         	 79

Relación geográfica y temporal .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 81

Descripción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                          	 82

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 83

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 84

9. El Códice Tudela del Museo de América desde la historia  
del arte.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 85

Relación geográfica y temporal .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 87

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 88

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 91

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 91

10. La vieja hechicera. Técnica de adivinación mexica en el 
Códice Tudela .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                         	 93

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 95

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 96

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 98

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 99

11. Los keros, objetos característicos del mestizaje  
cultural andino.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                       	 101

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 103

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 103

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 106

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 107



249

Índice

12. De diferentes géneros y suertes: seda asiática en la Nao de 
China (1565-1815).  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 109

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 111

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 112

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 112

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 114

13. Reflejos de nácar: impronta japonesa en los enconchados 
novohispanos .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                        	 115

Relación geográfica y temporal .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 117

Descripción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                          	 118

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 118

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 119

14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 121

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 125

Propuesta didáctica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 127

Bibliografía .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 128

15. El catecismo de fray Pedro de Gante. Evangelizar y educar 
en la fe cristiana .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                      	 129

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 131

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 132

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 132

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 133

16. La labor de los franciscanos en México. El atrio 
conventual como espacio cristiano indígena.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 135

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 137

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 138

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 139

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 141

17. La cruz, símbolo fundamental del cristianismo. 
Iconografía, simbología y didàctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       	 143

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 145

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 146

Propuesta didáctica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 148

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 149



250

Aprendizaje cultural a través de los objetos

18. El paisaje sonoro de la comunidad. Campanas y 
campanillas en la vida social y litúrgica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	 151

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 153

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 154

Propuesta didáctica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 156

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 157

19. El arcabuz. El arma de Belcebú.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	 159

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 161

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 163

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 164

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 165

20. El mosquete. De la conquista a la revolución.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 167

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 169

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 170

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 171

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 174

21. Ceitil rumbo a América. Objetos que ejemplifican un 
cambio de época.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                      	 175

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 177

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 178

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 179

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 180

22. El real de a ocho. La plata que hizo historia de Occidente 
a Oriente.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                            	 181

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 183

Descripción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                          	 183

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 185

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 186

23. Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de 
Indias por el almirante inglés Edward Vernon.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	 187

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 189

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 190

Propuesta didáctica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 191

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 196



251

Índice

24. El Taytacha de los Temblores (Señor de los Temblores del 
Cuzco).  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                              	 197

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 199

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 200

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 201

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 202

25. El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin. 
Símbolos de fe y mestizaje cultural.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 203

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 205

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 206

Propuesta didáctica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 208

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 209

26. Pintura de castas: un sistema visual de clasificación social.  .  .  .     	 211

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 213

Descripción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                          	 214

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 215

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 217

27. Niño Manuelito.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                       	 219

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 221

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 221

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 222

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 222

28. Sextante. El camino de vuelta a casa para los navegantes 
españoles.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                            	 223

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 225

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 226

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 228

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 228

29. Láminas botánicas y herbarios: la flora del nuevo 
continente llega a España.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               	 229

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 231

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 232

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 234

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 235



252

Aprendizaje cultural a través de los objetos

30. La pipa sagrada .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                       	 237

Relación geográfica y temporal.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 239

Descripción.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 240

Propuesta didáctica.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 243

Bibliografía.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           	 245

Aprendizaje 
cultural a través 
de los objetos
Una maleta didáctica para 
visibilizar el mundo 
prehispánico y virreinal

Guadalupe Romero-Sánchez
Gemma Muñoz García 
Gloria Espinosa Spínola
(Dirección científica)

Esther Jiménez Pablo
Ewa Kubiak 
Irene Ortiz Nieto-Márquez
(Coordinadoras)

Horizontes Universidad Horizontes Universidad

Aprendizaje cultural a 
través de los objetos
Una maleta didáctica para visibilizar el 
mundo prehispánico y virreinal
Esta publicación reúne un conjunto de capítulos que describen, 
contextualizan y ofrecen, cada uno de ellos, una propuesta edu-
cativa vinculada a un objeto cultural, artístico, etnográfico o 
arqueológico. La unión de todos estos objetos, presentes en las 
siguientes páginas, constituye una maleta didáctica. Esta está 
formada por una colección de réplicas y reproducciones de ob-
jetos culturales americanos que permiten acercarse a la historia 
del continente y en particular a sus sociedades prehispánicas y 
virreinales, así como a distintos elementos que protagonizaron 
los procesos de constitución de los virreinatos. La reunión de 
todos estos objetos se genera sobre la base de unos contenidos 
que, como vemos, acompañados de propuestas didácticas, posi-
bilitan la transferencia de conocimiento en contextos educativos 
formales desde un punto de vista constructivista empleando me-
todologías activas adecuadas para cada etapa educativa. Su uso 
convierte la maleta didáctica en un recurso óptimo para emplear 
en el aula, ya que fomenta el trabajo cooperativo y el pensamien-
to analógico, reflexivo, analítico y crítico, e incorpora nuevos 
discursos al aprendizaje de la historia, mucho más acordes con 
ámbitos de estudio emergentes como el desarrollo sostenible, los 
estudios de género, la vida cotidiana, el estudio de categorías so-
ciales invisibilizadas o la problematización de contenidos sociales 
actuales que ahonda en su raíz con el objetivo de dar explica-
ción a acontecimientos del presente. De esta forma, el proceso de 
enseñanza-aprendizaje permite trascender objetivos curriculares 
y aproximarse al cumplimiento de los objetivos de desarrollo sos-
tenible. 

En definitiva, en este libro se ofrecen numerosos recursos, es-
trategias y métodos que pueden llevarse directamente al aula o 
transformarse en función de las necesidades de cada docente y 
que, pensamos, son útiles para abordar un conocimiento holísti-
co sobre América.

AP
RE

ND
IZ

AJ
E 

CU
LT

UR
AL

 A
 T

RA
VÉ

S 
DE

 L
OS

 O
BJ

ET
OS

G
ua

da
lu

pe
 R

om
er

o,
 G

em
m

a 
M

uñ
oz

, G
lo

ri
a 

E
sp

in
os

a(
D

ir
ec

ci
ón

 c
ie

nt
ífi

ca
)

E
st

he
r 

Ji
m

én
ez

, E
w

a 
K

ub
ia

k,
 I

re
ne

 O
rt

iz
 (C

oo
rd

in
ad

or
as

)

H
U





Aprendizaje 
cultural a través 
de los objetos
Una maleta didáctica para 
visibilizar el mundo 
prehispánico y virreinal

Guadalupe Romero-Sánchez
Gemma Muñoz García 
Gloria Espinosa Spínola
(Dirección científica)

Esther Jiménez Pablo
Ewa Kubiak 
Irene Ortiz Nieto-Márquez
(Coordinadoras)

Horizontes Universidad Horizontes Universidad

Aprendizaje cultural a 
través de los objetos
Una maleta didáctica para visibilizar el 
mundo prehispánico y virreinal
Esta publicación reúne un conjunto de capítulos que describen, 
contextualizan y ofrecen, cada uno de ellos, una propuesta edu-
cativa vinculada a un objeto cultural, artístico, etnográfico o 
arqueológico. La unión de todos estos objetos, presentes en las 
siguientes páginas, constituye una maleta didáctica. Esta está 
formada por una colección de réplicas y reproducciones de ob-
jetos culturales americanos que permiten acercarse a la historia 
del continente y en particular a sus sociedades prehispánicas y 
virreinales, así como a distintos elementos que protagonizaron 
los procesos de constitución de los virreinatos. La reunión de 
todos estos objetos se genera sobre la base de unos contenidos 
que, como vemos, acompañados de propuestas didácticas, posi-
bilitan la transferencia de conocimiento en contextos educativos 
formales desde un punto de vista constructivista empleando me-
todologías activas adecuadas para cada etapa educativa. Su uso 
convierte la maleta didáctica en un recurso óptimo para emplear 
en el aula, ya que fomenta el trabajo cooperativo y el pensamien-
to analógico, reflexivo, analítico y crítico, e incorpora nuevos 
discursos al aprendizaje de la historia, mucho más acordes con 
ámbitos de estudio emergentes como el desarrollo sostenible, los 
estudios de género, la vida cotidiana, el estudio de categorías so-
ciales invisibilizadas o la problematización de contenidos sociales 
actuales que ahonda en su raíz con el objetivo de dar explica-
ción a acontecimientos del presente. De esta forma, el proceso de 
enseñanza-aprendizaje permite trascender objetivos curriculares 
y aproximarse al cumplimiento de los objetivos de desarrollo sos-
tenible. 

En definitiva, en este libro se ofrecen numerosos recursos, es-
trategias y métodos que pueden llevarse directamente al aula o 
transformarse en función de las necesidades de cada docente y 
que, pensamos, son útiles para abordar un conocimiento holísti-
co sobre América.

AP
RE

ND
IZ

AJ
E 

CU
LT

UR
AL

 A
 T

RA
VÉ

S 
DE

 L
OS

 O
BJ

ET
OS

G
ua

da
lu

pe
 R

om
er

o,
 G

em
m

a 
M

uñ
oz

, G
lo

ri
a 

E
sp

in
os

a(
D

ir
ec

ci
ón

 c
ie

nt
ífi

ca
)

E
st

he
r 

Ji
m

én
ez

, E
w

a 
K

ub
ia

k,
 I

re
ne

 O
rt

iz
 (C

oo
rd

in
ad

or
as

)

H
U


	Cubierta
	Portadilla
	Proyectos
	Portada
	Creditos
	Autoría
	Sumario
	0. La maleta didáctica y los objetos culturales. Una estrategia educativa para conocer el arte prehispánico y virreinal
	Bibliografía 

	1. Cuando el mundo se hacía con las manos.Aprovechamiento de los recursos naturales
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía 

	2. Nariguera prehispánica. Objeto de metal precioso que dota de prestigio y poder a la élite
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	3. Boleadoras. Técnica de caza prehispánica
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	4. Sistema de comunicación y registro inca. Los quipus
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía 

	5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo. Lo que América ha aportado a nuestra vida cotidiana
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	6. Elevándose a las alturas. La plumaria en América
	Relación geográfica y temporal 
	Descripción  
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	7. Instrumentos musicales prehispánicos. Caracola marina, ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitación, silbato zoomorfo (ave), flauta de caña maya
	Relación geográfica, temporal y cultural 
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	8. La balsa de oro muisca, paradigma del arte prehispánico en Colombia
	Relación geográfica y temporal 
	Descripción 
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	9. Códice Tudela del Museo de América desde la historia del arte
	Relación geográfica y temporal 
	Descripción
	Bibliografía
	Propuesta didáctica

	10. La vieja hechicera. Técnica de adivinación mexica en el Códice Tudela
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	11. Los keros, objetos característicos del mestizaje cultural andino
	Descripción
	Relación geográfica y temporal
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	12. De diferentes géneros y suertes: seda asiática en la Nao de China (1565-1815)
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	13. Reflejos de nácar: impronta japonesa en los enconchados novohispanos
	Relación geográfica y temporal 
	Descripción 
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía 

	15. El catecismo de fray Pedro de Gante. Evangelizar y educar en la fe cristiana
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	16. La labor de los franciscanos en México. El atrio conventual como espacio cristiano indígena
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	17. La cruz, símbolo fundamental del cristianismo. Iconografía, simbología y didàctica
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía

	18. El paisaje sonoro de la comunidad. Campanas y campanillas en la vida social y litúrgica
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía

	19. El arcabuz. El arma de Belcebú
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	20. El mosquete. De la conquista a la revolución
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	21. Ceitil rumbo a América. Objetos que ejemplifican un cambio de época
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	22. El real de a ocho. La plata que hizo historia de Occidente a Oriente
	Descripción 
	Relación geográfica y temporal
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	23. Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias por el almirante inglés Edward Vernon
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía

	24. El Taytacha de los Temblores (Señor de los Temblores del Cuzco)
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	25. El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin. Símbolos de fe y mestizaje cultural
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía

	26. Pintura de castas: un sistema visual de clasificación social
	Relación geográfica y temporal
	Descripción 
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	27. Niño Manuelito
	Descripción
	Relación geográfica y temporal
	Bibliografía
	Propuesta didáctica

	28. Sextante. El camino de vuelta a casa para los navegantes españoles
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Bibliografía
	Propuesta didáctica

	29. Láminas botánicas y herbarios: la flora del nuevo continente llega a España
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	30. La pipa sagrada
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	Índice
	Contracubierta



