Guadalupe Romero-Sdnchez
Gemma Munoz Garcia
Gloria Espinosa Spinola
(Direccién cientifica)

Esther Jiménez Pablo

Ewa Kubiak

Irene Ortiz Nieto-Marquez
(Coordinadoras)

Aprendizaje
cultural a traves
de los objetos

Una maleta didactica para
visibilizar el mundo
prehispanico y virreinal

Horizontes Universidad Octaedrog}






Aprendizaje cultural
a través de los objetos

Una maleta didactica para visibilizar el mundo
prehispdnico y virreinal



Esta publicacién es parte de los siguientes proyectos:

- Proyecto [+D+i «Vida cotidiana, sacralidad y arte en los pueblos de indios
de la monarquia hispana (Altépetl)». Referencia: PID2020-118314GB-100.
Financiado por MCIN/AEI/10.13039/501100011033/Programas Estatales
de Generacién de Conocimiento y Fortalecimiento Cientifico y Tecnol6-
gico del Sistema de I+D+i Orientada a los Retos de la Sociedad.

- Proyecto de innovacién docente «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio
iberoamericano. Metodologias activas para prevenir dificultades de apren-
dizaje». N.° de referencia: tipo B. Cddigo: 24-77. Entidad financiadora:
Universidad de Granada.

- Proyecto de innovacién docente «Educaciéon patrimonial desde el Mu-
seo de América: visibilizar las culturas indigenas en el contexto de forma-
cién del profesorado». N.° de referencia: 102. Universidad Complutense
de Madrid.




Direccion cientifica
Guadalupe Romero-Sanchez
Gemma Munoz Garcia
Gloria Espinosa Spinola

Coordinadoras
Esther Jiménez Pablo
Ewa Kubiak
Irene Ortiz Nieto-Marquez

Aprendizaje cultural
a través de los objetos

Una maleta didactica para visibilizar el
mundo prehispanico y virreinal

Octaedro



Coleccién Horizontes Universidad

Titulo: Aprendizaje cultural a través de los objetos. Una maleta diddctica para
visibilizar el mundo prehispdnico y virreinal

Direccidn cientifica: Guadalupe Romero-Sianchez, Gemma Munoz
Garcia y Gloria Espinosa Spinola

Coordinacion: Esther Jiménez Pablo, Ewa Kubiak e Irene Ortiz Nieto-
Marquez

Primera edicion: enero de 2026

© Del texto, sus autores, 2025
© De las imagenes, sus autores, 2025

© De esta edicion:
Ediciones OCTAEDRO, S.L.
C/ Bailén, 5, 08010 Barcelona
Tel.: 932464002
www.octaedro.com
octaedro@octaedro.com

Esta publicacion estd sujeta a la Licencia Internacional Puiblica de Atribucién/
Reconocimiento-NoComercial 4.0 de Creative Commons. Puede consultar las
condiciones de esta licencia si accede a: https://creativecommons.org/licenses/
by-nc/4.0/

ISBN: 978-84-1079-255-5
Disefio y produccion: Octaedro Editorial

Publicacién en acceso abierto - Open access


http://www.octaedro.com
mailto:octaedro%40octaedro.com?subject=
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

DIRECCION CIENTIFICA:

Guadalupe Romero-Sinchez (Universidad de Granada)
Gemma Munoz Garcia (Universidad Complutense de Madrid)
Gloria Espinosa Spinola (Universidad de Almeria)

COORDINACION CIENTIFICA:

Esther Jiménez Pablo (Universidad Complutense de Madrid)

Ewa Kubiak (Universidad de Lodz, Polonia)

Irene Ortiz Nieto-Marquez (Universidad Complutense de Madrid)

AUTORES:

M.*Encarnaciéon Cambil Hernandez (Universidad de Granada)

Maria José Ortega Chinchilla (Universidad de Granada)

Adridn Contreras Guerrero (Universidad de Granada)

Gloria Espinosa Spinola (Universidad de Almeria)

Antonio Rafael Ferndndez Paradas (Universidad de Granada)

Julio Antonio Garcia Ruda (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Tamara Gavira Roman (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Esther Jiménez Pablo (Universidad Complutense de Madrid)

Francisco José Jurado Pérez (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Ewa Kubiak (Universidad de Lodz, Polonia)

Rafael Lopez Guzmdn (Universidad de Granada)

Daniel Macias Fernandez (Universidad de Cantabria)

Gemma Munoz Garcia (Universidad Complutense de Madrid)

Irene Ortiz Nieto-Marquez (Universidad Complutense de Madrid)

Ivan Panduro Sdez (Universidad de Cérdoba)

Violeta Pina Paredes (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)

Elsa Pinto Prieto (Universidad de Granada)

Ana Ruiz Gutiérrez (Universidad de Granada)

Guadalupe Romero-Sdnchez (Universidad de Granada, Campus de Ceuta)
Begona Serrano Arndez (Universidad de Granada)

Miguel Angel Sorroche Cuerva (Universidad de Granada)






. La maleta didactica y los objetos culturales. Una estrategia
educativa para conocer el arte prehispanico y virreinal. . . . . .. 13
GuADALUPE ROMERO-SANCHEZ, GEMMA MUuR0z GARCIA

vy GLORIA EsPINOsA SpiNoLA

. Cuando el mundo se hacia con las manos.
Aprovechamiento de los recursos naturales. . .. ........ .. .. 21
IRENE ORTIZ NIETO-MARQUEZ

. Nariguera prehispanica. Objeto de metal precioso que
dota de prestigioy poderalaélite . . ......... ... ... ... . .. 27
ESTHER JIMENEZ PABLO

. Boleadoras. Técnica de caza prehispanica . ........... ... .. 35
MicueL ANGEL SORROCHE CUERVA

. Sistema de comunicacién y registro inca. Los quipus . ... ... .. 41
IRENE ORTIZ NIETO-MARQUEZ

. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo. Lo que
América ha aportado a nuestra vida cotidiana. . . . ... ... ... . 49
MaRia JosE ORTEGA CHINCHILLA

. Elevandose a las alturas. La plumaria en América....... .. ... 63
GEMMA MuRoz GARCIA

. Instrumentos musicales prehispanicos. Caracola marina,

ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitacion,

silbato zoomorfo (ave), flautade cahamaya........... .. .. 71
JuLio ANTONIO GARCIA Rupa

. La balsa de oro muisca, paradigma del arte prehispanico
en Colombia. ... ... .. .. .. ... .. . . ... ... ... 79
ADRIAN CONTRERAS-GUERRERO



9. El Codice Tudela del Museo de América desde la
historiadel arte. . .. ... ... ... ... ...

MIGUEL ANGEL SORROCHE CUERVA

10. La vieja hechicera. Técnica de adivinaciéon mexica en el
Codice Tudela . . . ... ... .. .. ... ... ... . ... ... ...
ESTHER JIMENEZ PABLO

11. Los keros, objetos caracteristicos del mestizaje
cultural andino. . .. ... ... ... ...

Ewa Kusiak

12. De diferentes géneros y suertes: seda asidtica en la Nao de
China (1565-1815) . .. ... .. ... ... .

ANA Ruiz GUTIERREZ

13. Reflejos de nacar: impronta japonesa en los enconchados
novohispanos . . . ... . ...
ANa Ruiz GUTIERREZ

14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna . . ........ .. ...

ANTONIO RAFAEL FERNANDEZ PARADAS

15. El catecismo de fray Pedro de Gante. Evangelizar y educar
enlafecristiana............ ... ... ... ... ... ... .......
GLoria EspiNosa SpiNoOLA

16. La labor de los franciscanos en México. El atrio
conventual como espacio cristiano indigena. . ... ... ... . ...
GLoriA EspiNOsA SPiNOLA

17. La cruz, simbolo fundamental del cristianismo.
Iconografia, simbologiay diddctica. . . .............. ... ..
GUADALUPE ROMERO-SANCHEZ, VIOLETA PINA PAREDES

Y FRANCISCO JOSE JURADO PEREZ

18. El paisaje sonoro de la comunidad. Campanasy
campanillas en la vida social y litdrgica. . ... .......... .. ..

GUADALUPE ROMERO-SANCHEZ, EwA KuBiAK Y TAMARA GAVIRA ROMAN



19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

El arcabuz. El armade Belceba. . .. ... ... ... ... . ... ....
DANIEL MACiAS FERNANDEZ

El mosquete. De la conquista a la revolucién. . .. ... ... ... .

DANIEL MACiAS FERNANDEZ

Ceitil rumbo a América. Objetos que ejemplifican un
cambiodeépoca. .. ... ...

GUADALUPE ROMERO-SANCHEZ

El real de a ocho. La plata que hizo historia de Occidente
aOriente. . . . ... ... ...
BEGONA SERRANO ARNAEZ Y M.2 ENCARNACION CAMBIL HERNANDEZ

Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de
Indias por el almirante inglés Edward Vernon. . ... ..... .. ..

RAFAEL LOPEZ GUZMAN
El Taytacha de los Temblores (Sefior de los Temblores del
IVAN PANDURO SAEZ

El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin.
Simbolos de fe y mestizaje cultural .. ... ... ... ... ... ... .
ELsa PINTO PRIETO

Pintura de castas: un sistema visual de clasificacion social . . . .

Ersa PINTO PRIETO

Nino Manuelito. . . .. ... ... ... . .
IVAN PANDURO SAEZ

Sextante. El camino de vuelta a casa para los navegantes
espanoles. . . . ... .. ...

ANTONIO RAFAEL FERNANDEZ PARADAS

Ldminas botdnicas y herbarios: la flora del nuevo
continente llegaa Espafa. .. ......... ... ... ... ... ... ...

MARIA JosE ORTEGA CHINCHILLA

211



30.Lapipasagrada................. ...
GEMMA MuRoz GARcia



0. La maleta didacticay los
objetos culturales.

Una estratedia educativa
para conocer el arte

prehispanico y virreinal

GuaDALUPE ROMERO-SANCHEZ,

Gemma MuRoz Garcia Y GLoriA EspiNosA SpiNoLA
Universidad de Granada,
Universidad Complutense de Madrid y Universidad de Almeria




Esta publicaciéon retine un conjunto de capitulos que describen,
contextualizan y ofrecen, cada uno de ellos, una propuesta educa-
tiva vinculada a un objeto cultural, artistico, etnografico o arqueo-
l6gico. La union de todos estos objetos, presentes en las siguientes
paginas, constituye una maleta diddctica. Esta estd formada por
una coleccién de réplicas y reproducciones de objetos culturales
americanos que permiten acercarse a la historia del continente
y en particular a sus sociedades prehispdnicas y virreinales, asi
como a distintos elementos que protagonizaron los procesos de
constitucién de los virreinatos. La reunién de todos estos obje-
tos se genera sobre la base de unos contenidos que, como vemos,
acompanados de propuestas didacticas, posibilitan la transferen-
cia de conocimiento en contextos educativos formales desde un
punto de vista constructivista empleando metodologias activas
adecuadas para cada etapa educativa. Su uso convierte la maleta
didéctica en un recurso 6ptimo para emplear en el aula, ya que
fomenta el trabajo cooperativo y el pensamiento analdgico, re-
flexivo, analitico y critico, e incorpora nuevos discursos al apren-
dizaje de la historia, mucho mas acordes con dmbitos de estudio
emergentes como el desarrollo sostenible, los estudios de género,
la vida cotidiana, el estudio de categorias sociales invisibilizadas
o la problematizacién de contenidos sociales actuales que ahonda
en su raiz con el objetivo de dar explicaciéon a acontecimientos
del presente. De esta forma, el proceso de ensenanza-aprendizaje
permite trascender objetivos curriculares y aproximarse al cumpli-
miento de los objetivos de desarrollo sostenible.

Empleamos el término maleta diddctica conscientes de otras
terminologias presentes en la literatura especializada como male-
ta pedagogica, kits o laboratorios portdtiles, etc. Todos estos términos
designan, en definitiva, un artefacto movil y auténomo con una
finalidad didactica que contiene en su interior recursos educativos
agrupados bajo un mismo concepto (Portela, 2024). En el caso de
la maleta que presentamos, ese concepto seria el conocimiento de
América, de sus sociedades originarias y de las problematicas deri-
vadas de la conquista, asi como de los procesos de evangelizacién y
sincretismo acaecidos durante el periodo virreinal. Todo ello tuvo
un claro reflejo desde el ambito de lo material y, partiendo de este,
podemos acercarnos igualmente a contextos patrimoniales inma-
teriales. Abordar dichos procesos desde fuentes objetuales y docu-
mentales puede contribuir a prevenir las dificultades de aprendiza-



0.Lamaletadidacticay los objetos culturales

je en el contexto de la didactica de las ciencias sociales, por cuanto
la maleta didactica promueve el empleo en el aula de metodologias
activas. La cuestion seria como se concreta por medio de la maleta
didactica la eficacia en la adquisicion de dicho aprendizaje entre
el alumnado. Las maletas incorporan esos materiales como docu-
mentos, objetos o imagenes. Todo ello confiere un potencial ex-
cepcional al servicio del aprendizaje de la historia, ya que emplea
el recurso como aproximacion a las fuentes primarias para el co-
nocimiento de dicha disciplina, y puesto que estamos abordando
la relacion entre objetos y conceptos, parece evidente que, desde
esta vinculacién, se fomenta el pensamiento critico a través de la
manipulacion y experimentacion sensorial de objetos que actian
como fuentes primarias (Martin-Pinol y Calderén-Garrido, 2020).

Esta maleta didactica se presenta como un contenedor portatil
disponible para su uso especialmente en contextos universitarios.
Contiene treinta objetos que responden a una unidad tematica
que promueve, por una parte, el conocimiento de Américay, por
otra, el cuestionamiento de modelos impositivos y eurocéntricos a
la hora de interpretar el modelo colonial llevado a cabo en el con-
tinente. Los objetos, para poder ser empleados de forma auténo-
ma, vienen acompanados de una guia didactica, un dosier o una
secuencia de actividades destinadas a distintos tipos de ptiblico
(Portela, 2024), generalmente escolares en contextos educativos
formales, pero abiertos, desde luego, a experiencias museisticas
dirigidas a un dmbito no formal.

Serd entonces el potencial que confieren las metodologias ac-
tivas las que faciliten alcanzar el desarrollo 6ptimo de la accién
didactica de las maletas. Este tipo de acciones de caracter experien-
cial tienen su origen en M. Montessori y O. Decroly (Portela et al.,
2024). Pero sera especialmente desde los afnos setenta del siglo xx
cuando se comiencen a asentar las bases de la diddctica del objeto,
que de manera concreta consolida una via metodolégica para abor-
dar el conocimiento desde la materialidad de los objetos que com-
ponen las maletas didacticas. Entre las potencialidades que confie-
re esta metodologia en el aprendizaje y que pueden contribuir a sol-
ventar esas dificultades de aprendizaje intrinsecas al conocimiento
del tiempo histérico, encontrariamos que el objeto permite fijar la
imagen de un concepto, convirtiéndose en un elemento de referen-
cia, de atraccién y motivacion entre el alumnado, lo que fomenta el
método hipotético deductivo y el inductivo. Ademas, su aplicacion



en el aula fomenta la imaginacién y la creatividad, convirtiéndose
en un soporte de la memoria al experimentar sensorialmente con
objetos reales (Santacana i Mestre y Llonch Molina, 2012).

El compendio de fichas didacticas que presentamos atiende a
la siguiente estructura: contextualizacién espaciotemporal de la
pieza, descripcion de la misma y propuesta diddctica en torno a
ella. Las propuestas didacticas estan dirigidas al ambito educa-
tivo formal en etapas comprendidas desde la educacién infantil
hasta la educacion superior, especialmente. Estas estan sujetas al
ambito de la indagacion y la investigacion en ciencias sociales,
principalmente, partiendo del proceso de investigacion propio de
la didactica del objeto que contempla cuatro fases de desarrollo:
la observacion, la descripcién, el empleo del método analégico o
comparativo y finalmente la interpretacion (Garcia Blanco, 2009).

Esta maleta diddactica ha podido conformarse por medio de la
financiacién procedente de tres proyectos:

Proyecto de innovaciéon docente «Proyecto “OBJETIVA” de pa-
trimonio iberoamericano. Metodologias activas para prevenir
dificultades de aprendizaje». N.° de referencia: tipo B. Cédigo:
24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.
Proyecto de innovacién docente «Educacién patrimonial desde
el Museo de América: visibilizar las culturas indigenas en el
contexto de formacién del profesorado». N.° de referencia: 102.
Universidad Complutense de Madrid.

Proyecto I+D+i «Vida cotidiana, sacralidad y arte en los pue-
blos de indios de la monarquia hispana (Altépetl)». Re-
ferencia PID2020-118314GB-100. Financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033/Programas Estatales de Genera-
cién de Conocimiento y Fortalecimiento Cientifico y Tecnolo-
gico del Sistema de I+D+i Orientada a los Retos de la Sociedad.

Los objetos seleccionados para su conformacién responden al
andlisis minucioso y al estudio de especialistas dentro de ambitos
tan diversos como la arqueologia, la historia del arte, la musico-
logia, la antropologia o la historia. Los criterios empleados para
la seleccion de piezas que conforman esta maleta estdn relacio-
nados con la voluntad de alcanzar la representacién de ejemplos
culturales diversos dentro del continente, con especial atencién a
las dreas nucleares (Mesoamérica y Area Andina), pero sin olvidar



0.Lamaletadidacticay los objetos culturales

la heterogeneidad del continente, y de manera concreta a las so-
ciedades entre las que la presencia espanola fue significativa. La
variedad de soportes y materiales ha sido también un criterio que
nos permite acercarnos a las sociedades americanas desde el pun-
to de vista de su relacién con el entorno, y que pone de manifiesto
la asombrosa capacidad adaptativa de estos pueblos, asi como el
sincretismo cultural una vez se produce el contacto entre europeos
y sociedades nativas. La incorporacién de variadas tipologias de
objetos que permiten abordar tematicas vinculadas con el poder,
las creencias y la vida cotidiana en general es también una priori-
dad que nos permite elaborar discursos educativos que sean mas
inclusivos y que incorporen categorias sociales mas olvidadas des-
de el punto de vista de la historiografia tradicional. En definitiva,
una maleta diddctica y un libro resultante en el que participan
veintidoés especialistas vinculados a seis universidades diferentes
y en el que se abordan estudios especificos en relacién a treinta y
cinco objetos, de forma individual o formando conjunto.

La composicion final de la maleta es la siguiente: una narigue-
ra, unas boleadoras, un quipu, una vaina de cacao, una flor de
algodén, una mazorca de maiz negro, un tocado de plumas, una
caracola marina, una ocarina antropomorfa, un silbato zoomor-
fo, una flauta de cana, una réplica de la balsa de oro muisca del
Museo del Oro de Bogota, un facsimil del Codice Tudela del Museo
de América, un kero, una vara de seda china, una concha de nacar,
un grupo de fotografias de esculturas realizadas en marfil, una
lamina del catecismo de Pedro de Gante, un grabado procedente
de la Retorica Christiana de fray Diego de Valadés, una cruz, una
campanilla, una imagen de un arcabuz, una imagen de un mos-
quete, un ceitil, un real de a ocho, una réplica de la moneda ingle-
sa conmemorativa de la victoria de Vernon en Cartagena de Indias,
una lamina del Taytacha o Senor de los Temblores, una lamina de
un cuadro de la Virgen de Guadalupe, una ldmina de un cuadro
de Castas, un Nifio Manuelito, un sextante, una lamina botdni-
ca de la expedicién de José Celestino Mutis y una pipa sagrada.
Todo ello conforma una maleta didactica de enorme versatilidad
y posibilidades educativas. En definitiva, en este libro se ofrecen
Nnumerosos recursos, estrategias y métodos que pueden llevarse
directamente al aula o transformarse en funcién de las necesida-
des de cada docente y que, pensamos, son ttiles para abordar un
conocimiento holistico sobre América.



Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figura 0.1. Exterior de la maleta didactica.

Figura 0.2. Interior de la maleta didactica.

18



0.Lamaletadidacticay los objetos culturales

Fidura 0.3. Vistade los objetos de la maleta durante la realizacion de una
actividad en el Campus de Ceuta (Universidad de Granada).

Bibliografia

Garcia Blanco, A. (2009). La exposicion. Un medio de comunicacion (Artey
Estética). Akal.

Martin-Pinol, C., y Gil, R. (2024). Pautas para el diseio de maletas di-
dacticas: aspectos formales. En A. Portela, y C. Martin (Coords.), Ma-
letas diddcticas: definicion, modelos y pautas para su disefio (pp. 85-93).
Trea.

Martin-Pifiol, C., y Calderén-Garrido, D. (2021). Del objeto descubierto
al objeto artistico, un planteamiento con propdsitos educativos. Arte,
individuo y sociedad, 33(2), 467-483.

Portela, A., Castell, J., y Martin-Pinol, C. (2024). La maleta didactica en
educacién formal: un recurso versatil para la ensefianza aprendizaje
en el aula. Cabds, Revista Internacional sobre Patrimonio Histérico Edu-
cativo, 31, 12-31.

Santacana i Mestre, J., y Llonch Molina, N. (2012). Manual de diddctica del
objeto en el museo. Trea.






1. Cuando el mundo se
hacia con las manos.
Aprovechamiento de

los recursos naturales

IRENE ORTIZ NIETO-MARQUEZ
Universidad Complutense de Madrid




Aprendizaje cultural a través de los objetos

Figurai1.1. Ejemplos de recursos naturales: 1) tira de piel cruda;
2) cuerda de piel curtida; 3) tira de tendon; 4) cuerda de tendon;
5) cuerda de cafiamo; 6) cera de abeja,y 7) brea.

22



1. Cuando el mundo se hacia con las manos

Relacion deodrafica y temporal

En el mundo precolombino, las sociedades mesoamericanas de-
sarrollaron un profundo conocimiento de los recursos naturales
que les ofrecia su entorno, empleando tanto materiales de origen
vegetal como animal con gran ingenio y sostenibilidad.

A la hora de trabajar y reflexionar sobre los recursos animales
en Mesoamérica, nos hemos centrado en los bévidos, ya que era
y es un recurso cinegético muy habitual. En el periodo precolom-
bino, en Mesoamérica no existian grandes especies de bovidos
como el alce o el ciervo rojo europeo, pero si contaban con algu-
nas especies de menor tamafno que eran muy conocidas y apro-
vechadas, como el temazate (Mazama spp.) y el venado de cola
blanca (Odocoileus virginianus). El primero se encontraba por las
selvas tropicales y montafias de México, Guatemala y otras partes
de Centroamérica. Son pequenos y de pelaje parduzco. Tanto su
piel como la carne son muy codiciadas (Weber, 2014). El segun-
do estaba muy extendido por América del Norte y Central, inclu-
yendo zonas de México, las tierras altas mesoamericanas y dreas
boscosas. Es de mayor tamano que el anterior y se adaptaba a di-
ferentes ecosistemas (Retana-Guiascon et al., 2015; Weber, 2014).

En cuanto a los elementos vegetales que se usaban por parte de
los pueblos precolombinos en Mesoamérica, destacan el maguey
(Agave spp.), una planta fibrosa que se extendia por la zona del
altiplano central, Oxaca y zonas aridas y semidridas (Cervantes,
2002; Parsons y Darling, 2000; Zizumbo-Villarreal et al., 2010).
Igualmente utilizaban el ixtle (Yucca spp.), del que se obtienen
fibras largas y se encontraba por la zona norte de Mesoamérica
(Cervantes, 2002). Hay que recalcar que la introduccion del cana-
mo (Cannabis sativa) en el continente vino de la mano europea en
el siglo xvr.

El uso de la cera de abeja también era ampliamente conocido y
extendido, sobre todo en las tierras bajas mayas. El tipo de abeja
autéctona de la zona es la abeja nativa sin aguijon (ANSA) (Con-
treras Cortés et al., 2020). Hoy en dia se pueden extraer ceras ve-
getales de los tallos, hojas o frutos de diversas plantas de las zonas
aridas. Entre ellas destacan la candelilla (Euphorbia antisyphilitica
Zucc.) y la jojoba (Simmondsia chinensis) (Cervantes, 2002).

Finalmente, las breas y resinas naturales se han utilizado a lo
largo de todo el mundo. En este caso provienen de arboles como



el copal (Bursera bipinnata), habituales en las selvas mesoamerica-
nas y bosques de la Sudamérica andina (Montufar Lopez, 2016).

Descripcion

Los recursos naturales como pieles, fibras vegetales, ceras, breas y
resinas fueron fundamentales para la vida cotidiana y espiritual
en América precolombina. Su recoleccion y transformacion esta-
ban profundamente ligados al conocimiento ecolégico tradicional
y, en muchos casos, a la organizacion del trabajo y el comercio
interregional.

Si analizamos los recursos obtenidos tras las actividades cine-
géticas, es posible documentar que, mas alla de la carne, estos son
muy abundantes. Se pueden aprovechar las pieles, tanto crudas
como curtidas, y los pelajes de los animales y las crines, ademads
de aprovechar los tendones, tripas, tuétano, etc.

Estas pieles se utilizaban para realizar vestimentas, tambores,
correas o incluso soportes para codices. En el caso de los tendones,
se podian realizar cordeles por medio del trenzado de las fibras
extraidas de los mismos, y las tripas se utilizaban como posible
modo de enmangue de herramientas (en el momento en el que
las tripas se secan, estas se encogen), o incluso como contenedor
de liquidos. Finalmente, el tuétano es una grasa muy valiosa que
no solo tiene una finalidad gastronémica y calérica, sino que tam-
bién se podia utilizar como grasa para quemar o incluso en el
proceso del curtido de las pieles.

En el caso de los recursos vegetales, contamos con determina-
das plantas fibrosas, como el maguey, el ixtle o el caniamo. Tras el
proceso de machacado de estas plantas, se separan las diferentes
fibras para poder realizar cordeles por medio de trenzados y giros.
Con estos elementos se pueden realizar cuerdas, elementos texti-
les, redes de pesca o sandalias.

La cera de las abejas implica no solo su uso y consumo, sino tam-
bién la posible explotacién de la miel. La cera es un material idoneo
para realizar velas e incluso se puede modelar para la orfebreria.

Finalmente, la brea y las resinas son sustancias extraidas de
diferentes arboles (como el copal), cuya finalidad principal era el
incienso y las ofrendas, ademas de servir como adhesivo para unir
materiales. Con las breas y resinas mas pesadas se pueden realizar



1. Cuando el mundo se hacia con las manos

sellados e impermeabilizaciones y pueden servir como pegamento
de herramientas.

Propuesta didactica

Recursos naturales y saberes indidenas:
una practica comparativa.

El objetivo de esta actividad es analizar como los pueblos
mesoamericanos utilizaban los recursos naturales de
su entorno para fabricar objetos y funciones por medio
del conocimiento empirico de la tecnologia tradicional.
Ademas, se pretenden explorar las analogias entre materiales
mesoamericanosy los disponibles en Europa. Con todo ello
se podra reflexionar sobre la sostenibilidad y el ingenio
técnico en estas sociedades preindustriales.

Metodologia: Para situar al alumnado, se realizard una
breve introduccion por medio de la presentacion visual de
objetos mesoamericanos tradicionales (cuerdas, huaraches,
recipientes sellados, armas con adhesivos, tambores...).
Mientras los observan, se les preguntara cémo creen que los
hacian y con qué materiales. Tras completar la informacion
por parte del docente, se realizara una comparacién con los
materiales europeos preguntando qué tenemos hoy que se
puede usar de forma analoga.

La segunda parte de la actividad se realizara en tres estacio-
nes rotativas por grupos. La primera se trata del trenzado de ca-
flamo, en la que, trabajando con fibras de este material, deberan
realizar cordeles por medio del trenzado simple, y los compara-
ran con sogas mesoamericanas de ixtle o agave. En la segunda
estacion se trabajard la piel cruda y los tendones. Se necesitaran
tiras de piel, tendones y algunos recipientes con agua caliente
para reblandecer los materiales. Asi, se trabajara la piel y se re-
blandecera. Los tendones se utilizarin como hilo de coser, pero
para ello se deben reblandecer, machacar, separar las fibras y re-
torcer entre ellas para conformar un pequeno hilo. Con el mate-
rial obtenido se coserdn las piezas de piel con el hilo de tendén,



con la ayuda de una aguja o punzén. Finalmente, en la tercera
estacion, se trabajara el uso de la brea y la cera. En primer lugar,
se fundiran de forma controlada en el aula para posteriormente
probar a sellar una grieta o una union.

Cada grupo va documentando su proceso con fotografias,
videos y notas para posteriormente compartirlos.

La tercera y ultima parte de la actividad tiene un caracter re-
flexivo en la que se realizaran una serie de preguntas: ;qué técni-
cas fueron mds eficaces o dificiles?, ;qué relacion tenian estas técnicas
con el medio ambiente y la cosmovision indigena? y jqué se ha perdido
o conservado de estos saberes en las prdcticas artesanas actuales?

Bibliografia

Cervantes Ramirez, M. C. (2002). Plantas de importancia economica en las
zonas dridas y semidridas de México. UNAM: Instituto de Geografia.
Contreras Cortés, L. E. U., Vazquez Garcia, A., Aldasoro Maya, E. M.,

y Mérida Rivas, J. (2020). Conocimiento de las abejas nativas
sin aguijén y cambio generacional entre los mayas lacandones de
Nahd, Chiapas. Estudios de cultura maya, 56, 205-225. https://doi.

org/10.19130/iifl.ecm.2020.56.2.0008

Montdafar Lopez, A. (2016). Copal de Bursera bipinnata. Una resina me-
soamericana de uso ritual, Trace, 70, 45-77. http://journals.openedi-
tion.org/trace/2274

Parsons, J. R., y Darling, J. A. (2000). Maguey (Agave spp.) Utilization in
Meso-american Civilization: A Case for Precolumbian Pastoralism.
Boletin de la Sociedad Botdnica de México, 66, 81-91.

Retana-Guiascon, O. G., Martinez-Pech, L. G., Nino-Goémez, G., Victoria-
Chan, E., Cruz-Mass, A., y Uc-Pifia, A. (2015). Patrones y tendencias
de uso del venado cola blanca (odocoileus virginianus) en comuni-
dades mayas, Campeche, México. Therya, 6(3), 597-608. https://doi.
org/10.12933/therya-15-313

Weber, M. (2014). Temazates y venados cola blanca tropicales. En R. Valdez
y J. A. Ortega (Eds.), Ecologia y manejo de fauna silvestre en México
(pp- 435-466). Colegio de Postgraduados.

Zizumbo-Villarreal, D., Gonzalez Zozaya, F., Barrientos, A., Platas-Ruiz,
R., Cuevas-Sagardi, M., Almendros, L., y Colunga-Garcia Marin, P.
(2010). Importancia cultural pre-colombina de Agave spp. en el valle
de Colima. Arqueologia, 44, 179-95.


https://doi.org/10.19130/iifl.ecm.2020.56.2.0008
https://doi.org/10.19130/iifl.ecm.2020.56.2.0008
http://journals.openedition.org/trace/2274
http://journals.openedition.org/trace/2274
https://doi.org/10.12933/therya-15-313
https://doi.org/10.12933/therya-15-313

2. Nariduera prehispanica.
Objeto de metal precioso
que dota de prestigio

y poder a la élite

EsTHER JIMENEZ PABLO
Universidad Complutense de Madrid




Figura 2.1. Nariduera. Periodo Tairona. Sierra Nevada de Santa Marta.

Coleccién Arqueolddica de los Museos del Oro.



2. Nariduera prehispanica

Relacion deodrafica y temporal

Objeto de metal que pertenece al periodo prehispanico. Las mas
abundantes y de donde se tienen mas datos son las de las cultu-
ras amerindias de regiones de Perd, Colombia, Ecuador y Méxi-
co. Espacialmente, su uso se extiende por casi todo el continente
americano y temporalmente se han encontrado narigueras en ya-
cimientos arqueolégicos de periodos muy tempranos (200 a. C.-
600 d. C.), continuando hasta periodos mas tardios (900-1450
d. C.). Su uso entre la élite estaba muy extendido por las culturas
precolombinas, de manera que hay gran variedad de materiales,
formas, decoraciones, tamanos, etc. En los enterramientos se han
encontrado decenas de narigueras asociadas a un mismo difunto,
ya fuera lider politico, sacerdotisa, etc. Dificilmente se pueden es-
tablecer patrones para una misma cultura por la inmensa variedad
de tipologias.

Las narigueras fueron, sin duda, uno de los elementos que mads
llamé la atencién de los europeos en el encuentro con estas cul-
turas a partir de 1492, y pronto, los espanoles que fueron con-
quistando América prohibieron su uso por su alejamiento con la
identidad y fe cristiana. De manera que es un objeto que dejo de
utilizarse en los territorios hispanizados, mucho menos en las ciu-
dades virreinales. Al estar hechas de metales preciados, muchas de
estas narigueras fueron reconvertidas por los espanoles en otros
objetos de orfebreria mas identificados con las sociedades euro-
peas (anillos, pendientes, colgantes, broches, etc.).

Encontramos numerosos vestigios, noticias y representaciones
de las narigueras en crénicas de los soldados y evangelizadores
espanoles, especialmente de los primeros cronistas, como Cieza
de Ledn, Garcilaso de la Vega o Guaman Poma de Ayala. Estos
describen de primera mano el uso decorativo de las narigueras
para adornar las ceremonias de culturas amerindias, sin llegar a
entender correctamente toda su utilidad, prestigio, estatus y sim-
bolismo. También aparecen numerosos ejemplos de narigueras en
representaciones iconograficas de codices y grabados, asi como en
frisos y esculturas.

A pesar de las prohibiciones de conquistadores y misioneros,
se sabe que las narigueras continuaron su uso en culturas menos
accesibles, alejadas del contacto con los espanoles. Asi, en algunas
culturas como la de los uwa (tunebos), en la zona nororiental de



la cordillera colombiana, se han usado hasta épocas muy recien-
tes, especialmente por mujeres en ceremonias destacadas, como el
matrimonio. Todavia hoy es un elemento de prestigio para ellas 'y
sellan como regalos las alianzas matrimoniales.

Descripcion

Son objetos que se colocaban en la nariz, sujetos entre los dos agu-
jeros. Solian cubrir la boca, bien entera o solo el labio superior, y
quienes las llevaban pertenecian siempre a la élite, en numerosos
casos a la élite politica. También las mujeres de la élite la lleva-
ban, y se han encontrado narigueras de menor tamano disefiadas
para ninos. Tener que perforar la nariz para colocar la nariguera
era una accién ceremoniosa ante el resto de la poblacion que los
confirmaba como fundadores/as de un linaje o gobernantes. En la
lamina 52 del Cédice Nuttall, los gobernantes mexicas realizaban
una ceremonia publica de entronizaciéon cuyo acto principal era
la perforacion de la nariz (colocar la nariguera, siendo este objeto
conocido como xiuhyacdmitl) con un punzon de hueso de jaguar.

Las narigueras podian presentar distintas formas segtn la cul-
tura o el periodo historico. Podian ser de forma semilunar, casi
ovaladas, o rectangulares; tener un diseno de mariposa, e inclu-
so colgar varias laminas circulares. Las mas curiosas producian
distintos efectos visuales: algunas narigueras levantaban la nariz
para semejar una aleta nasal de murciélago, otras hacian la forma
de un hocico dorado, y otras se asemejaban a los bigotes de felinos
u otros rasgos distintivos de algiin animal salvaje.

La mayoria de las narigueras encontradas en yacimientos ar-
queologicos revelan que en el Periodo Intermedio Temprano (200
a. C.-600 d. C.) se colocaban en las fosas nasales directamente
desde los extremos puntiagudos de la parte central. Sin embargo,
durante el Periodo Intermedio Tardio (900-1450 d. C.), se sujeta-
ban por medio de clips o enganches.

Las narigueras, en su mayoria, se realizaban a partir de laminas
de metal (especialmente oro o plata, pero también cobre, obsidia-
na y turquesa), incluso habia bimetdlicas, es decir, que estaban
hechas una parte de oro y otra de plata, lo que mostraba un gran
simbolismo al identificar la plata con la luna (femenino) y el oro



2. Nariduera prehispanica

con el sol (masculino) en la cosmovisién andina. En cuanto a su
decoracion, podian ser lisas o contener numerosos elementos or-
namentales repujados o grabados sobre el metal precioso, incluso
incrustaciones de piedras preciosas que enriquecian el objeto. A
veces, provocaban sonidos al moverse si colgaban distintos ele-
mentos metdlicos que formaban una misma nariguera. Y siem-
pre, en dias soleados, el reflejo de la luz del metal precioso en la
cara deslumbraba, haciendo brillar el rostro de la persona de la
élite que lo llevaba, transformandolo metaféricamente en un ser
sobrenatural. De hecho, distintas divinidades precolombinas en
diferentes culturas, entre ellas la mexica, llevan una nariguera a la
hora de representarse, como es el caso de los dioses Tezcatlipoca
0 Mixcéatl.

Sobre su utilidad en las culturas precolombinas, ademas de re-
saltar el prestigio del personaje que la lleva, destaca su vinculo con
los agujeros de la cara, a modo de proteccién de la nariz y la boca
para que no entren malos espiritus o aires letales. Son, por tanto,
ornamentos protectores y simbolos de prestigio y poder.

Propuesta didactica

Observa este conjunto de nueve narigueras bimetalicas. Perte-
necen todas ellas al complejo funerario de la Dama de Cao, una
momia de la cultura moche o mochica, encontrada en 2006 en
el yacimiento arqueolégico de El Brujo, en Pert. Esta mujer de
la élite —presumiblemente sacerdotisa por los dibujos de sus
tatuajes, que hacen referencia a la fertilidad de la tierra— era
muy poderosa en vida, tal y como acredita su rico y prestigioso
ajuar funerario con un total de 44 narigueras, 18 collares de
piedras preciosas, 1100 piezas de una armadura incaica, armas
como propulsores, etc.



Figura 2.2. Naridueras.

Composicién de piezas a partir de la pagina del blod del complejo arqueolédico de EL Brujo
parauso formativo. Web: https://www.elbrujo.pe/

Contesta a las preguntas de investigacion. En internet podras
encontrar numerosos articulos y blogs cientificos dedicados a
este impresionante hallazgo, especialmente la pagina web ofi-
cial del complejo arqueolégico de El Brujo:

;Cuantos animales distintos puedes identificar en estas
nueve narigueras? ;Cudles son?

;Hay figuras humanas? ;Hay divinidades de la cultura mo-
chica representadas?

Explica brevemente la importancia de estos seres y animales
en la cultura mochica.

;Qué metales han utilizado para su elaboracién? ;Hay in-
crustaciones de piedras preciosas?


https://www.elbrujo.pe/

2. Nariduera prehispanica

Explica brevemente los procesos o técnicas de elaboracién
de estas narigueras bimetalicas.

;Crees que pesarian en la nariz? ;Para qué querria la Dama
de Cao las cuarenta y cuatro narigueras como estas?

Una vez hecha la investigacion en torno a estas narigueras,
y sabiendo mas sobre su utilidad en las culturas prehispdnicas,
vamos a debatir sobre nuestra sociedad y los simbolos de poder.

Estas narigueras son un simbolo de poder muy visible, pues
se sitian en medio del rostro, colgando de la nariz. Vamos aho-
ra a compararlo con vuestra sociedad, debatamos sobre estas
cuestiones:

En vuestra sociedad actual, ;qué simbolos de poder
caracterizan a las autoridades politicas? ;Y a las religiosas?
;Se diferencian los objetos por género? Si llevan algiin objeto
caracteristico, ;lo llevan siempre o en ocasiones especiales?,
;llevan alguno en el rostro?

En tu cultura ;algin colectivo o grupo social lleva algo
parecido a una nariguera? ;Simboliza algo ese objeto
parecido a la nariguera? ;Crea algun tipo de efecto sobre el/
la observador/a como ocurria con la nariguera prehispanica?
;Son de metales preciosos? ;Pesan?

Bibliografia

Jiménez Borja, A. (1998). Vestidos populares peruanos. Fundacion del Ban-
co Continental para el Fomento de la Educacién y la Cultura.

Vela, E. (2010). Decoracion corporal prehispdnica. Raices/Instituto Nacional
de Antropologia e Historia.

Vetter Parodi, L., y Filomena Guerra, M. (2019). Simbolismo de las nari-
gueras peruanas y aproximacién a su manufactura durante el Perio-
do Intermedio Temprano. Bulletin de l'Institut francais d‘études andines,
48(2), pp. 109-133.






3. Boleadoras.

Técnica de caza prehispanica

MicuEL ANGEL SORROCHE CUERVA
Universidad de Granada




Figura 3.1. Boleadoras.

Adquiridas con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio
iberoamericano. Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje».
N.¢ dereferencia: tipo B. Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de
Granada en Arqueodidat. Arqueolodiay Didactica del Patrimonio.



3.Boleadoras

Relacion deodrafica y temporal

La aparicion de la boleadora en América estd ligada estrechamente
al poblamiento del continente y es un ejemplo de la pericia que
los grupos indigenas alcanzaron en su fabricacién y manejo.

Hay registros arqueolégicos en épocas tempranas, como es el
caso del yacimiento de Monte Verde (Chile), con una fecha en tor-
no al 13000 a. C., donde han aparecido bolas tanto lisas como
con entalladura perimetral para la sujecion del cordaje. Otros yaci-
mientos son el de Marazzi (Chile) o el de Los Toldos (Argentina).
El primero, al norte de Tierra de Fuego, presenta registros con una
datacién del 10000 a. C. en los que aparecen piedras de diorita,
que son mds abundantes en un registro posterior del 5500 a. C. El
segundo, el de Los Toldos, con una datacién de 7500 afnos de an-
tigiiedad, presenta abundantes piedras en algunos de sus niveles.

Su uso esta relacionado con varios factores. En primer lugar,
con el ambiental, ya que su empleo se da en lugares con escasa
cobertura vegetal y relieve llano, lo que permitia un lanzamiento
directo del arma. En segundo lugar y avanzado en el tiempo, con
el cultural, cuando su generalizacion se produce al desplazarse el
uso del arco y las flechas por parte de los grupos de cazadores-re-
colectores, que coincide con la incorporacién del caballo, momen-
to en el que se hace mas efectivo su empleo para la caza.

Por regla general, las boleadoras fueron hechas de forma arte-
sanal, adaptando su estructura, dimensiones y materialidad a la
naturaleza de la presa. Existian varios tipos: las que servian para
golpear a la presa sujetando la cuerda y utilizandola como una
maza con mango flexible, y las que se podian lanzar, compuestas
de dos otras bolas, que inmovilizaban. En este dltimo ejemplo,
habia una bola mas pequena, la manija, normalmente con forma
oval, que es la que se sujetaba para lanzarla.

En la caza podemos diferenciar un distinto uso. Si eran de
dos o tres bolas, se empleaban para cazar animales y se lanzaban
a distintas zonas de su anatomia. Siempre relacionada con una
elaboracién y uso masculino, para cazar al fnandd (ave similar al
avestruz), se tiraba al cuello; para atrapar a los guanacos, se la lan-
zaba a las patas delanteras; para inmovilizar a caballos y vacas, se
apuntaba a las patas traseras, y al huemul (ciervo de tamafio me-
diano que habita en la cordillera de los Andes) se la lanzaba a la
base de la cornamenta o al cuello. En todos los casos son un ejem-



plo de la pericia que los grupos indigenas alcanzaron en su fabri-
cacién y manejo. Inicialmente usaban una sola piedra pulida con
una acanaladura. Esta arma, llamada bola perdida por los espafio-
les, funcionaba como un yoyé. Con el tiempo, descubrieron que
la bola perdida también podia servir para capturar presas vivas,
lo que llev6 a la creacién de las boleadoras como las conocemos.

Tras la conquista espanola, los gauchos adoptaron la boleado-
ra y la realizaron de manera mds elaborada. Las piedras fueron
envueltas en cuero crudo y las boleadoras recibieron adornos de
plata o bronce. Las piedras también fueron sustituidas por esferas
macizas de metal, como el plomo, recubiertas de cuero o encha-
padas en metales preciosos.

Descripcion

Objeto de caza compuesta por tres piedras cubiertas de cuero y
unidas por una trenza. Las piedras aisladas se denominan bolas
y al conjunto, boleadora. En este caso concreto de las boleadoras
con tres piezas, se denomina manija a la que permanecia siempre
en la mano y que se distinguia de las otras dos por su forma, mads
eliptica, y por un menor tamano.



3.Boleadoras

(Propuesta didactica

Fidura 3.2. Boleadoras de cuero.

Pertenecen ala coleccion Santiago de la Iglesia (1927). Fondo arqueolédico de la Facultad de
Geogdrafia e Historia. Universidad de Santiago de Compostela.
https://museovirtual.usc.dal/es/bienes/boleadoras

=» Observa esta boleadora. Muestra las distintas partes que con-
formaban esta arma y la imagen caracteristica que combina el
cordaje.


https://museovirtual.usc.gal/es/bienes/boleadoras

Contesta a las preguntas de investigacion. En internet podras
encontrar numerosos articulos y blogs cientificos dedicados a
las boleadoras, a su empleo por las sociedades prehispanicas y
a la cultura de su uso actual.

;Podrias identificar la evolucion que conoce esta arma a lo
largo de la historia?

;De qué materiales suele estar hecha?

Explica brevemente su proceso de elaboracién.

Su uso en la caza no implicaba necesariamente la muerte
del animal. ;Crees que esto tenia alguna significacion?
;Podrias diferenciar qué especies animales se cazaban con
ellas y la distinta manera de usarlas?

Estas boleadoras son un ejemplo de la capacidad que tuvieron
las sociedades prehispanicas de crear herramientas de defensa
y caza, ademas de aprovechar los materiales del entorno para
realizarlas.

Su uso siempre se ha vinculado con el rol masculino en la
caza. ;Crees que se puede justificar exclusivamente un uso
masculino de esta herramienta?

En la actualidad, jconoces algin ejemplo de herramienta
que se realice usando materiales del entorno?

;Crees que en la actualidad se podria hacer un uso de este
tipo de objeto?

Bibliografia

Colombo, M., y Vecchi, R.J. (2013). Saber hacer, saber usar: reflexiones a
partir de una experiencia diddctica con armas prehispanicas. Revista
Museo La Plata (Seccién Antropologia), 13(87), 199-216.

Vega Hernandez, J. (2002). Hondas y boleadoras en la América Hispana.
ANALES del Museo de América, 10, 113-136.



4. Sistema de comunicacion
y registro inca.

Los quipus

IRENE ORTIZ NIETO-MARQUEZ
Universidad Complutense de Madrid




Figura 4.1. Quipu.

Adquirido en el Cuzco con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio
iberoamericano. Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje».
N.2 de referencia: tipo B. C6digo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



4, Sistema de comunicaciény redistroinca

Relacion deodrafica y temporal

El quipu fue utilizado principalmente en el Imperio inca (Tawan-
tinsuyu), que se extendié por gran parte de la regioén andina de
América del Sur, en los actuales territorios de Pert, Bolivia, Ecua-
dor, el norte de Chile y Argentina, y el sur de Colombia, un total
de 40 000 kilémetros. Este gran territorio se caracterizaba por su
diversidad geografica, que incluia la cordillera de los Andes, con
montanas y altiplanos donde se desarrollaron los principales cen-
tros administrativos y religiosos incas, como Cuzco, la capital del
imperio; la costa drida del Pacifico, que era una zona estratégica
para el comercio y la agricultura con sistemas de irrigaciéon avan-
zados; y finalmente la region amazodnica, con acceso a recursos
naturales, aunque menos habitada por los incas.

Esta compleja geografia demandaba un sistema eficiente de ad-
ministracion y contabilidad para gestionar un imperio tan extenso
y diverso. Tal como mostré Pedro Cieza de Le6n (1554) en su dia-
rio, destacan tres fenémenos que proporcionaban a los incas un
sistema de comunicacién mas avanzado al usado en Europa en
ese momento (s. xvi). En primer lugar, los incas no usaban caba-
llos, sino mensajeros (chasquis) que corrian entre lugares y daban
oralmente un mensaje a otro —teniendo en cuenta la orografia
del imperio, es una gran ventaja y avance—. En segundo lugar,
fue imponer el quechua como lenguaje secundario para todos a la
hora de hacer negocios y, finalmente, el uso del instrumento mas
importante y ttil para gestionar la administraciéon y contabilidad,
que fue el quipu.

El uso del quipu tiene raices preincaicas, pues culturas ante-
riores a los incas, como los wari del Horizonte Medio (600-1000
d. C.), ya empleaban sistemas similares para registrar informa-
cion. Sin embargo, su apogeo se dio con el surgimiento del Impe-
rio inca, aproximadamente entre los siglos x1v y xvi, coincidiendo
con la expansién del imperio (Urton, 2017).

El Imperio inca alcanzé su maximo esplendor en el siglo xv,
bajo los reinados de Pachacttec y sus sucesores. Durante esta épo-
ca, los quipus eran fundamentales para la administracion centra-
lizada del imperio. Funcionaban como un medio para registrar
censos, tributos, excedentes agricolas y datos relacionados con la
organizaciéon econémica y social (Spalding, 2013).



Los quipucamayoc (encargados de elaborar y leer los quipus)
desempenaban un rol crucial en las comunidades y eran conside-
rados expertos en aritmética y registro.

Con la llegada de los espanoles en el siglo xvi y la caida del
Imperio inca en 1533, el uso del quipu decayé. Fue considerado
como un sistema pagano y muchos fueron destruidos. Sin em-
bargo, algunos registros sobrevivieron en comunidades andinas
aisladas y se siguieron utilizando en contextos locales durante el
periodo colonial.

Descripcion

El término quipu, de origen quechua y que significa nudo’, se re-
fiere a diversas estructuras confeccionadas con fibras de algodén
o lana de camélido, las cuales son hiladas y torcidas. Los quipus se
distinguen por su diseno ramificado y jerarquico, una caracteristi-
ca que los diferencia de otras construcciones hechas con cordeles.
Generalmente, integran nudos como medio para codificar infor-
macioén, complementados con patrones estructurales que pueden
incluir combinaciones de colores y distribuciones espaciales espe-
cificas (Urton y Brezine, 2014).

El quipu estd compuesto por una cuerda principal, generalmen-
te sin nudos, de la cual cuelgan otras cuerdas, conocidas como
cuerdas colgantes, que suelen estar anudadas y presentan una va-
riedad de colores, formas y tamanos. Los colores de estas cuerdas
se asocian con sectores especificos de informacion, mientras que
los nudos representan cantidades, incluyendo la posibilidad del
numero cero. Ademas, pueden encontrarse cuerdas sin nudos y
otras que no cuelgan directamente de la cuerda principal, sino de
cuerdas secundarias.

Los nudos que se pueden documentar pueden ser de tres tipos:
simples o individuales, largos y en figura de ocho, también cono-
cidos como dobles (Urton y Brezine, 2014).

La contabilidad quipu se basa en el orden decimal. Asi, estos
elementos usan el sistema de posicionamiento de nudos en las
cuerdas para representar desde las unidades hasta las decenas de
millares.



4, Sistema de comunicaciény redistroinca

Los especialistas actuales (Ascher y Ascher, 1997; Medrano
2019, 2021) consideran que tanto los colores como el trenzado de
las cuerdas podrian simbolizar objetos o conceptos, mientras que
los nudos indicarian datos numéricos. Los quipus varian enorme-
mente en tamafno y complejidad, desde disenios simples compues-
tos por pocas cuerdas hasta modelos mas elaborados con mds de
mil cuerdas.

Propuesta didactica

El lenduaje de los quipus: historia, culturay
creacion de un calendario personalizado

El objetivo de la actividad es que el alumnado comprenda
el funcionamiento de los quipus y pueda interpretar las cifras
documentadas en ellos para posteriormente crear un calenda-
rio personalizado con fechas importantes para ellos, como su
cumpleanios.

Metodologia: Se les debe explicar el origen y propdésito de los
mismos, ademds del modo de funcionamiento. Este se basa en
que, segun la altura a la que se realicen los nudos, estos van a
tener un valor decimal diferente y en que, dependiendo del nu-
mero y tipo de nudos que se sitden en cada drea, van a sefalar
una cifra determinada (Figura 4.2.).

Asi, el nudo en forma de ocho representa al uno en las uni-
dades tinicamente, los nudos largos representan del dos al nue-
ve en las unidades (segtin el nimero de vueltas que se les dé) y
el nudo simple representa una unidad en las decenas, centenas,
millares... (Figura 4.3.).



Figura 4.2 Interpretacion de la posicion de los nudos.

Elaboracién propia.

Fidura 4.3. Tipos de nudos.

Elaboracién propia.




4, Sistema de comunicaciény redistroinca

Una vez comprendidos los principios rectores de este tipo
de contabilidad, a modo de practica se pondran ejemplos que
deberan interpretar entre todos, llevando un quipu al aula.

Finalmente, el grupo realizara un calendario personalizado
de los cumpleanos de cada uno. Para ello, cada participante usa-
rd una cuerda de un color y material diferente (tres en total: una
para el ano, otra para el mes y otra para el dia). Todas ellas se
uniran a la cuerda principal y se colgaran de la pared del aula.

Para niveles superiores o aumentar la complejidad de la acti-
vidad, se les puede pedir que lo comparen con el funcionamien-
to del dbaco o que investiguen sobre el origen y uso de las bases
decimales, sexagesimales, binarias, octales...

Bibliografia

Ascher, M., y Ascher, R. (1997). Mathematics of the Incas: Code of the Qui-
pu. Dover Publications.

Cieza de Leon, P. (1554). De como tenian cronistas para saber sus he-
chos y la orden de los quipos coémo fue y lo que de ellos vemos agora.
Cronica del Perii. Segunda parte: El sefiorio de los incas. Red Ediciones.

Medrano, M. (2019). Toward a Khipu Transcription “Insistence”: a Corpus-
Based Study of the Textos Andinos. [Trabajo de fin de grado, Harvard
College].

Medrano, M. (2021). Quipus: Mil afios de historia anudada en los Andes y su
futuro digital. Planeta.

Spalding, K. (2013). Quipu versus escritura: la burocracia incaica en el
siglo xvi. En M. Curatola Petrocchi y J. C. de la Puente Luna (Eds.),
El quipu colonial. Estudios y materiales (Coleccién Estudios Andinos).
Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Cat6lica del Pert.

Urton, G. (2017). La historia inka en nudos. Leyendo kiphus como fuentes
primarias. Universidad Nacional de Trujillo; University of Texas Press.

Urton, G. y Brezine, C.J. (2014). Una tipologia del khipu. En C. Arellano
Hoffman (Ed.), Sistemas de notacion inca: Quipu y Tocapu. Actas del sim-
posio internacional. Lima 15-17 de enero de 2009. Ministerio de Cultura;
Museo Nacional de Arqueologia, Antropologia e Historia de Perd.






5. Alimentos y materias
primas del Nuevo Mundo.
Lo que América ha aportado
a huestra vida cotidiana

MaRia Josg ORTEGA CHINCHILLA
Universidad de Granada

49



Figura 5.1. Mazorca de maiz.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueologdiay
Didactica del Patrimonio.

Figura 5.2. Flor de algodén.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologdias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Codigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueologiay
Didactica del Patrimonio.

Figura 5.3. Vaina de cacao.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Codigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueologiay
Didactica del Patrimonio.



5. Alimentosy materias primas del Nuevo Mundo

Relacion deodrafica y temporal

La llegada de los espanoles a América en 1492 dio inicio a un
proceso de descubrimiento mutuo. Dos civilizaciones muy distin-
tas entraban en contacto, y ese encuentro cambiaria para siempre el
rumbo y el ritmo de su evolucién histoérica.

Se podria analizar el impacto que provoco esa llegada de los
espanoles al continente americano desde muchas perspectivas —
manteniendo siempre un enfoque bidireccional—, atendiendo,
por ejemplo, a la politica y economia, a la demografia, al territorio
y el paisaje, a la vida social y cultural, etc. Pero vamos a centrar-
nos aqui en una de las dimensiones, quiza menos controvertidas
desde el punto de vista historiografico, pero si de las mas determi-
nantes por lo que implicé para la vida cotidiana de los habitantes
de Espana en particular y de Europa en general: la introducciéon
de nuevos alimentos y materias primas procedentes del continente
americano.

Una vez culminados los viajes de descubrimiento y las dinami-
cas de exploracion, comenzé el proceso de ocupacién, conquista
y, de forma paralela, la colonizacion del denominado Nuevo Mun-
do, es decir, la administracion de los territorios y la explotacion de
los recursos naturales y humanos.

En este contexto vital, comenzo6 uno de los procesos mas tras-
cendentes a escala global: los intercambios. Estos se produjeron en
una doble direccién, aunque no siempre con las mismas conse-
cuencias para unay otra civilizacion.

En el caso americano, el intercambio microbiano, por ejem-
plo, fue letal para la poblacién indigena, ya que muchos pueblos
amerindios quedaron diezmados o fueron totalmente aniquilados
por enfermedades como la viruela, el sarampién y la gripe. Por
el contrario, no parece que América introdujera ninguna nueva
patologia en Europa, mas alld de la sifilis —aunque este dato no
ha quedado plenamente demostrado—. En cambio, fueron mu-
chas las plantas medicinales americanas que se usaron con fines
farmacéuticos para paliar muchas de las dolencias europeas a lo
largo de los siglos xvi1 y xviir: nos referimos a plantas como la jala-
pa, la canafistula, la ipecacuana y la quina, entre otras (Alfonso y
Martinez, 2015).

Por otra parte, las transferencias de cultivos fueron igualmente
determinantes para la economia y la sociedad de ambos conti-



nentes. Europa introdujo el azticar en América (en las Antillas y
en Brasil), los cereales y la proteina cdrnica a través del ganado
vacuno. El continente americano, en contrapartida, aporté una
mayor variedad de productos alimenticios y de materias primas.

Entre los cultivos procedentes del Nuevo Mundo que pudieron
aclimatarse en Europa tenemos la batata, el frijol, el tomate, el
pimiento y, especialmente, la patata y el maiz. Por otra parte, pro-
ductos como el tabaco y el cacao se abrieron paso al otro lado del
Atlantico desde el siglo xvi sin posibilidad de aclimatarse al Viejo
Continente. En cuanto a la flor de algodon, aunque se cultivo en
algunas regiones del sur de Espafia durante la Edad Moderna, lo
cierto es que se traté de un cultivo muy marginal, por lo que ma-
yoritariamente se importaba desde las colonias americanas.

En la mayoria de los casos citados, Espana actué como puente
en este proceso de introduccion, adaptacion y asimilacion de los
productos americanos para el resto de Europa. Puesto que Amé-
rica era considerada por parte de los europeos como un territorio
inferior y primitivo, desde que se tuvo conocimiento de las nuevas
especies alimenticias hasta que se asimilaron en la dieta europea
pasaron décadas, incluso siglos, como ocurrié con el tomate o el
maiz. Otros productos, en cambio, gozaron de mayor éxito des-
de finales del siglo xvi, como ocurrié con el pimiento, la judia,
el chocolate o el pavo (Pérez, 2011), que gozaron de una rdapida
asimilacion y extension en las cocinas espafolas y europeas. En el
caso del algodon, la mayor productividad de la variante americana
y la mejor calidad de sus fibras, convirtié a esta materia prima en
uno de los productos mas demandados en toda Europa.

Descripcion

Mazorca de maiz: El maiz fue un alimento basico en las culturas
precolombinas, especialmente en Mesoamérica y los Andes, donde
tuvo un profundo significado tanto alimenticio como espiritual.
Estas sociedades desarrollaron métodos avanzados para su cul-
tivo, preparacion y consumo, integrandolo de manera fundamen-
tal en su dieta y cultura. A nivel espiritual, el maiz jugé un papel
central en las cosmovisiones precolombinas; por ejemplo, los azte-
cas creian que fue el dios Quetzalcoatl quien les ensen6 a cultivar
el maiz; y en la mitologia maya, segtn su libro sagrado (el Popol



5. Alimentosy materias primas del Nuevo Mundo

Vuh), el ser humano fue creado a partir de masa de maiz. Tanto las
festividades religiosas como los calendarios agricolas giraban en
torno al cultivo del maiz. De este modo, se ofrecian mazorcas, tor-
tillas y atoles a los dioses para pedir buenas cosechas. Por tanto, el
maiz no solo era un alimento, sino también un elemento esencial
en la identidad y la estructura social de estas civilizaciones.

Este producto se introdujo en Europa a través de Espana a co-
mienzos del siglo xvi, si bien lo hizo como forraje para animales y
como alimento bdsico entre las clases mas populares, sobre todo
del norte de nuestro pais (Pérez, 2011). Su uso generalizado solo
se produjo en el siglo xvii, después de que se superaran los prejui-
cios culturales sobre este cereal, considerado de segunda categoria
frente al trigo.

Los tratados cientificos del siglo xvi ya introdujeron informa-
cion textual e ilustraciones sobre las diferentes variedades de este
cereal (hasta un total de veintitrés), entre las que se encontraban
la nigrum, album, spadiceum, aureum, violaceum, etc., tal y como apa-
rece descrito en la obra mas importante de Jocobus Theodorus,
Eicones plantarum (1590).

La mazorca de nuestra maleta se corresponderia con la varie-
dad nigrum, es decir, maiz negro, que se encuentra tanto en Mé-
xico como en Perd. Su color, que varia desde el negro al azul in-
tenso, proviene de las antocianinas, con importantes propiedades
antioxidantes, que se concentran principalmente en la cascara del
grano y que indican su alto valor nutricional. En América se utili-
zaba para la elaboracién de tortillas y atoles, pero también como
bebida (la chicha morada de Peru).

En Espafa el maiz se utiliz6é principalmente para la elabora-
cién de pan, tal y como marcaba la tradicién cerealista hispana,
obviando las formas de preparacion indigenas de las que se tenia,
sin embargo, constancia por la multitud de relatos contenidos en
las créonicas de Indias. Asi lo ratifica Pérez Samper al afirmar que
«en el proceso de introduccién de los productos del Nuevo Mundo
en la alimentacion del Viejo Mundo, los espanoles no prestaron
demasiada atencién a la milenaria experiencia indigena» (Pérez,
2011, p. 90). Debido a su versatilidad, el maiz, base de la alimen-
tacion azteca, servia para la preparacion de tortillas que se relle-
naban con pescado o carne de ave, chile y diversas hierbas; con
él preparaban también guisos, sopas, bebidas (como el atoli) y
dulces (Sanfuentes, 2006). Sin embargo, en Espana, el maiz, co-



nocido como el trigo de Indias, quedé casi limitado a la elaboracion
de pan.

Aunque se cultivé en Castilla y Andalucia, este cereal proce-
dente de América tuvo un fuerte arraigo en el norte, especialmen-
te entre el campesinado gallego y asturiano, ya desde mediados
del s. xv, llegando a desbancar a otros cereales.

Vaina de cacao. Se trata del fruto del arbol de cacao (Theobroma
cacao), originario de América tropical. Crece en climas calidos y
himedos, ya que precisa de temperaturas constantes que oscilan
entre los 20 y 30°, por lo que se trata de un arbol muy delicado y
dificil de aclimatar a otras latitudes.

La vaina de cacao tiene una forma ovalada y su longitud varia
entre los 15 y 30 cm, con un didmetro promedio de 8 a 12 cm. Su
peso oscila entre los 200 gy 1kg, dependiendo de la variedad y
las condiciones de cultivo. Posee una cdscara gruesa y rugosa, con
crestas longitudinales, bastante dura y resistente. Su color varia en
funcion de la etapa de madurez y la variedad del cacao; asi, nos
las podemos encontrar con un verde brillante, amarillas, naranjas,
rojas o moradas.

En su interior se encuentran los granos de cacao formando una
especie de mazorca (entre treinta y cincuenta semillas, granos o
nueces de cacao) y rodeados de una pulpa blanquecina, viscosa 'y
comestible, también llamada mucilago. Los granos de cacao son
también de forma ovalada y su tamano es de 2 o 3 cm. Estas semi-
llas son la materia prima para la elaboracion del chocolate y otros
productos derivados, tales como la manteca de cacao o el cacao
en polvo.

Las semillas se fermentan junto con la pulpa; tras el proceso
de fermentacion, estos granos se dejan secar al sol para reducir la
humedad y eliminar los dcidos; posteriormente se tuestan, lo que
permite separar la cascara del grano, ademas de mejorar su sabor
y aroma. Finalmente, se produce la molienda, proceso mediante el
cual se trituran los granos tostados para obtener la pasta de cacao.

El cacao ocupé un papel fundamental en las culturas preco-
lombinas de Mesoamérica, especialmente entre los mayas y los
aztecas. Mas alla de su consideracién como alimento, era un sim-
bolo de riqueza y poder, puesto que se usé como moneda valiosa
en algunas transacciones econémicas y era considerado como sim-
bolo de estatus social. También poseia un componente sagrado ya



5. Alimentosy materias primas del Nuevo Mundo

que, por ejemplo, en la cultura azteca, el cacao era considerado
un regalo del dios Quetzalcéatl otorgado para beneficio de la hu-
manidad. Se utilizaba en ceremonias religiosas como ofrenda a
los dioses para conseguir prosperidad y fertilidad, en bodas como
signo de unién y compromiso, y en pactos de caracter politico.

Se consumia preferentemente en forma de bebida espumosa
a base de mezclar la pasta de cacao con agua y otros ingredientes
como chile (que le daba un toque picante que realzaba el sabor
de la bebida), achiote (que le proporcionaba un color rojizo muy
adecuado para las ceremonias religiosas), vainilla (para propor-
cionar aroma), maiz molido, miel o hierbas. En el caso de la cul-
tura maya, el cacao se mezclaba con masa de maiz con el fin de
obtener una bebida mads espesa y con un alto valor energético y
nutritivo.

Al igual que ocurrira mas tarde en Europa, en América el cacao
no era consumido por las clases bajas, sino que era un alimento
restringido a las élites sociales, es decir, era una bebida exclusiva
de nobles, sacerdotes y guerreros que rara vez era consumida por
el pueblo.

Se trataba de una bebida amarga, ya que el azticar no formaba
parte de la dieta de las civilizaciones precolombinas. Al llegar a
Europa si se extenderia su uso edulcorado. ;Cémo fue esa intro-
ducciéon en Europa, de nuevo, a través de Espania? Si bien otros
productos como el maiz o el tomate sufrieron ciertas reticencias
para ser incorporados en la dieta de los espanoles, no ocurrié asi
con el chocolate, que se convirti6 desde muy pronto en una be-
bida muy valorada por las clases mds acomodadas. Considerada
como exquisita ademas de saludable, remedio para algunos acha-
ques y signo de poder, el chocolate goz6 de un éxito inmediato.

Esta bebida se convirtié en la protagonista de las reuniones so-
ciales, en obsequio lujoso para agasajar a los invitados, por lo que
alcanzo6 una importante significacion social; de hecho, se puede
decir que fue la bebida de sociabilidad por excelencia en los siglos
modernos, especialmente en el siglo xvi (Pérez, 2011).

Flor de algodon. La planta de algodén es una especie arbustiva de
gran importancia econémica y cultural debido a las fibras que
produce, utilizadas principalmente para producir tejidos. Esta
planta produce una flor, generalmente de color blanco o amarillo,
que cuando cae da lugar a un capullo, que es el que contiene las



preciadas fibras de algodon. Cuando el capullo esta maduro, se
abre exponiendo las fibras blancas o de color crema que rodean
las semillas, tal y como podemos observar en el que contiene la
maleta.

Esta planta, en sus diferentes variedades, es originaria de Amé-
rica, Africa y Asia (India). En Europa se introdujo desde Oriente
durante la Edad Media gracias a los contactos con el mundo arabe
y asidtico.

De este modo, Espana conocia esta fibra vegetal desde el perio-
do de ocupaciéon musulmana, siendo en las regiones cdlidas del
sur (Sevilla, Cadiz y Cérdoba) y el levante donde se concentré el
cultivo de la planta de algodén en nuestro pais. Sin embargo, el
contacto con el algodén americano abrié mayores oportunidades
de produccién y comercio de tejidos, puesto que permitié acceder
a variedades de algodon mas productivas y a fibras de mayor ca-
lidad que las asidticas, como, por ejemplo, la Gossypium hirsutum.

La llegada del algodén americano permiti6 el desarrollo de
una importante industria textil en algunas zonas de Espafia, como
Cataluna, que acabaria convirtiéndose en un importante centro
manufacturero durante la Edad Moderna (Thomson, 2008). Las
telas de algodon producidas con fibras americanas comenzaron a
competir con la lana y el lino tradicionales en Espana.

En la América precolombina el cultivo de algodon fue una acti-
vidad de gran importancia para las comunidades indigenas, tanto
en Mesoamérica como en la regiéon andina, donde se desarrolla-
ron tecnologias avanzadas de tejido y tenido que impactaron en
sus sistemas sociales, religiosos y comerciales.

En estas sociedades el algodon no solo tuvo un fin practico,
centrado en la confeccion de tejidos —como las famosas mantas
andinas—, sino que también hemos de destacar su funcién eco-
noémica, ya que para los mexicas, por ejemplo, fue un elemento
esencial del sistema tributario: las provincias sometidas al Impe-
rio mexica debian entregar mantas de algodén (quachtli) como
tributo.



5. Alimentosy materias primas del Nuevo Mundo

No podemos olvidar tampoco su significacion simbdlica y re-
ligiosa. En Mesoamérica estaba asociado a la diosa azteca Tlazol-
téotl, a quien se le atribuia la invencion del tejido y el bordado. De
hecho, en el Cédice Borgia aparece representada con su tocado de
algodon y dos husos con sus malacates para hilar algodén. En los
Andes, los textiles de algodén tenfan un significado ritual y mu-
chas veces se combinaban con lana de alpaca o vicuna para crear
complejas piezas tejidas con disenos simbolicos.

También poseia una importante significacion social. Asi, por
ejemplo, las élites mayas y mexicas usaban ropa de algod6n deco-
rada con tintes naturales, como el carmin de la cochinilla y el aiil,
mientras que las clases populares utilizaban fibras de maguey o
henequén.

Propuesta didactica

El arte europeo de la Edad Moderna represent6é en muchas oca-
siones los productos alimenticios (de origen vegetal y animal)
procedentes de América, por lo que estas fuentes visuales pue-
den convertirse en un documento esencial para el conocimien-
to de este fendmeno de introduccién y asimilacién de dichos
productos en la vida cotidiana de los habitantes de Europa.

Aqui te presentamos una imagen. Se trata de una pintura al
Oleo sobre tela realizada por un pintor italiano del siglo xvi.
El titulo del cuadro es Verano, y en la propia pintura aparece
el nombre del artista y la fecha en que se realiz6 la obra. ;Eres
capaz de encontrar estos datos?

Una vez localizados, busca informacién sobre el pintor y su
obra e identifica qué producto llegado de América aparece re-
presentado en la pintura.

Por tltimo, selecciona dos pinturas mds del mismo artista'y
trata de identificar en las mismas otros productos llegados del
Nuevo Mundo.



Figura 5.4. Arcimboldo, G. (1563).

Summer. Kunsthistorisches Museum, Viena.

Paraampliarinformacion sobre este tema, puedes consultar la siguiente obra: Quintanar
Cabello, V. (2021). La llegada y adaptacion de alimentos americanos en Europay su reflejo en
elarte europeo dela Edad Moderna. [Tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid].

https://hdl.handle.net/20.500.14352/3446

En esta actividad te presentamos dos textos de sendos escritores
espanoles, cronistas de Indias, en los que describen la planta de
maiz y disertan sobre su importancia en el mundo americano.

Estas obras son documentos histéricos excepcionales ya que
narran episodios del descubrimiento, la exploracién, la con-
quista y la colonizacion de aquellas tierras en el mismo mo-
mento en que se produjeron.

Lee detenidamente los textos y responde a las cuestiones
que se plantean a continuacion:


https://hdl.handle.net/20.500.14352/3446

b)

5. Alimentosy materias primas del Nuevo Mundo

. Francisco Lépez de Gémara, Historia de las Indias y conquista

de México (1552):

Es, en fin, el maiz cosa muy buena y que no lo dejaran los indios
por el trigo, segin tengo entendido. Las causas que dan son gran-
des, y son estas: que estdn hechos a este pan, y se hallan bien con
él; que les sirve el maiz de pan y vino; que multiplica mas que
trigo, que se cria con menos peligros que trigo, asi de agua y sol
como de aves y bestias; que se hace mds sin trabajo, pues un hom-
bre solo siembra y coge mas maiz que un hombre y dos bestias
trigo (L6pez de Gémara, 1552/1852, p. 289).

José Acosta, Historia natural y moral de las Indias (1590):

En fin, reparti6 el Creador a todas partes su gobierno: a este orbe
dio el trigo, que es el principal sustento de los hombres: a aquel
de Indias dio el maiz, que tras el trigo tiene el segundo lugar, para
sustento de hombres y animales (Acosta, 1590/1792, p. 226).

;Qué cuestion se aborda en ambos textos? Explicala
brevemente apoyandote en el texto de la ficha. ;Qué
criterios ideologicos sobre el descubrimiento subyacen en am-
bos textos?

En el primer texto se dice que el maiz les sirve de «pany
vino». Investiga sobre el uso del maiz como bebida; com-
prueba si continda elaborandose en la actualidad y si en Eu-
ropa ha trascendido esa forma de consumir este cereal.
Otros cronistas del siglo xvi que recogieron en sus escritos
las descripciones, virtudes y beneficios del maiz fueron
Gonzalo Fernandez de Oviedo y Cieza de Le6n. Realiza
una breve resena biografica de cada uno de ellos (no mas
de cinco lineas).

Te dejamos los siguientes enlaces a sus obras para que localices
los fragmentos que dedican a este cereal americano. Realiza
una lectura de dichos fragmentos y haz un resumen de los as-
pectos mas destacados que se comentan. Esta tarea pretende
ofrecer una aproximacion a las fuentes histdricas primarias con
el fin de que os introduzcais en el método de trabajo de los
historiadores e historiadoras.



Ferndndez de Oviedo, G. (1535). Historia General de las
Indias. (Libro VII, capitulo I, pp. 263-268). https://www.
cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-
de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-
parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
Acosta, J. (1590). Historia natural y moral de las Indias.
(Libro 1V, capitulo XVI). https://www.biblioteca.org.ar/
libros/71367.pdf

En esta actividad se propone la visualizacién de un video
en el que se narra brevemente la historia del chocolate.
El enlace es el siguiente: https://www.youtube.com/
watch?v=943kC6XHUQq8

En él se hace mencion a distintas cuestiones de interés que,
como podras comprobar, se sintetizan en los siguientes items:

El papel que jugé el chocolate en las culturas precolombinas
(Mesoamérica), de donde es originario.

La llegada del chocolate a Europa en el siglo xvi. Su consumo
en la sociedad europea durante la Edad Moderna (ss. xvi-
XVIII).

Relaciéon entre su produccién en grandes plantaciones
sudamericanas y la mano de obra esclava africanay caribefa
durante la Edad Moderna.

La produccién de cacao en Europa a partir del s. xix. Nuevas
formas de preparacién y consumo del chocolate (cacao en
polvo y sus variedades), y generalizacion de su consumo en
el s. xx (panorama actual de la produccién y consumo del
chocolate en el mundo).

El cacao africano y la violacién de los derechos humanos.
El chocolate en la publicidad.

Te proponemos que elijas uno de los temas citados y que rea-
lices un pequeno ensayo critico (de tres a cinco pdginas). Esta
modalidad consiste en crear un texto de cardcter expositivo-ar-
gumentativo en el que el autor/a expone y a la vez analiza,
reflexiona, evalda e interpreta un tema concreto.


https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/historia-general-y-natural-de-las-indias-islas-y-tierrafirme-del-mar-oceano-primera-parte--0/html/014747fa-82b2-11df-acc7-002185ce6064.htm
https://www.biblioteca.org.ar/libros/71367.pdf
https://www.biblioteca.org.ar/libros/71367.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=943kC6XHUq8
https://www.youtube.com/watch?v=943kC6XHUq8

5. Alimentosy materias primas del Nuevo Mundo

Bibliografia

Alfonso Mola, M., y Martinez Shaw, C. (2016). Historia Moderna: Europa,
Africa, Asia y América. UNED.

Pérez Samper, M. A. (2011). La vida cotidiana. En A. Floristan (Ed.), His-
toria de Espafia en la Edad Moderna (pp. 79-102). Ariel.

Quintanar Cabello, V. (2021). La llegada y adaptacion de alimentos ameri-
canos en Europa y su reflejo en el arte europeo de la Edad Moderna. [Tesis
doctoral. Universidad Complutense de Madrid].

Sanfuentes Echeverria, O. (2006). Europa y su percepcién del Nuevo
Mundo a través de las especies comestibles y los espacios americanos
en el siglo xvi. Historia, 39(2), 531-556.

Thomson, J. K. J. (2008). La politica del algod6n en la Espana del siglo
XV Revista de historia industrial, 36, 15-44.






6. Elevandose a las alturas.

La plumaria en Ameérica

Gemma Mufoz GARcia
Universidad Complutense de Madrid




Fidura 6.1. Tocado de diversas plumas de aves.

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Codigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueologdiay
Didactica del Patrimonio.



6. Elevandose a las alturas

Relacion deodraficay temporal

El arte plumario o plumaria designa los objetos elaborados a par-
tir de plumas de aves empleados por pueblos indigenas de dis-
tintos lugares del mundo, siendo caracteristica su producciéon en
América. Su uso se presenta en adornos corporales (penachos,
brazaletes, pendientes, collares), indumentaria (faldellines, pec-
torales, mantas) y se extendieron a otros elementos de la cultura
material como armas, recipientes, hamacas, instrumentos musi-
cales o abanicos (Ferraro y Hussak van Velthem, 1980). La pre-
sencia de la plumaria en América se extiende a lo largo y ancho
del continente. Igual sucede con su extensién temporal, que es
anterior a las fuentes historicas conservadas desde el inicio de la
conquista. Sin embargo, existen numerosas particularidades en
sus tipologias, formas, usos y funciones dependiendo de las dis-
tintas especies de aves de cada hdbitat, el mayor o menor acceso
a las mismas y el desarrollo o no de una produccién de plumaria
especializada que exigiera un tintado, recorte o anudado concreto.
Su funcién suele estar asociada al prestigio o al poder de su por-
tador, ya sea desde un punto de vista politico, social o simbdlico.
Suelen ser empleados en ritos, danzas y ceremonias, muchas de
ellas vinculadas con momentos esenciales del ciclo vital. Particu-
larizamos cuatro ejemplos a través de distintas dreas y ecosistemas
culturales que responden a distintos niveles de complejidad social.
Mesoamérica y area andina (estados); y Este, Grandes Llanuras de
Norteamérica y Amazonia (tribus).

Tras la llegada de Cristébal Colén a América en 1492, se inicia
el envio a Espana de objetos curiosos a ojos europeos que permi-
tirian que los Reyes Catolicos y posteriormente Felipe 11, Carlos V
y sus respectivas cortes conocieran aspectos culturales de los habi-
tantes de las nuevas tierras alcanzadas. Entre estos, se encontraban
los enviados por Hernan Cortés a Carlos V en el primer cuarto del
siglo xvi. Seguramente llamaron mucho la atencién los objetos de
plumaria mexica, como penachos o indumentarias, en ocasiones
con apliques o detalles de oro. De la importancia de esta expresion
artistica, ademds de en los propios objetos, conservamos registro
en los inventarios que fueron enviados a Europa y en los codi-
ces indigenas, donde aparecen distintos objetos pintados, como
abanicos, y se aprecian las ensenanzas de oficios que pasaban de
padres a hijos, destacando el del tratamiento de las plumas (Cédi-



ce Mendoza, 2003, 70r). Muchos de estos objetos de plumaria no
se han conservado o se dispersaron por distintas cortes europeas
(como el supuesto penacho de Moctezuma conservado en el Welt-
museum de Viena). La mayoria fueron regalos de Moctezuma u
objetos obtenidos como botin de guerra en la toma de Tenochtit-
lan, enviados hacia 1522 (Cabello, 1994). La importancia de estos
objetos entronca con las creencias del pueblo mexica, en las que
una de sus divinidades mds importantes es Quetzalcoatl ‘serpiente
de plumas de quetzal’, cuyo nombre refiere a los quetzales (ave
sagrada en Mesoamérica que habita en lugares selvaticos y cuyas
plumas eran empleadas para producciones artisticas). Como fruto
del sincretismo tras el contacto, vieron la luz distintas manifes-
taciones de arte plumario, como los cuadros devocionales o las
mitras (como la conservada en la actualidad en El Escorial, que
incorpora escenas de la pasién y la resurreccion de Cristo realiza-
das en mosaico de plumas de aves exdticas).

Al norte, en los actuales Estados Unidos y Canadd, hubo un
destacado uso del arte plumario en distintas dreas como el Sures-
te. Aqui aparece registrado desde 1540 su uso, cuando los cronis-
tas de Hernando de Soto narraron el encuentro con Tuscaloosa,
jefe de los indios mobile, y describieron que este llevaba adornos de
plumas en sus pies, en mantos o en tocados (Levine, 1991). Otras
tribus nativas como los cherokees emplearon plumas de aguila en
danzas rituales como objeto distintivo. En las Grandes Llanuras
destacan grupos como los cheyenne, los sioux o los blackfoot. En
esta drea son caracteristicos los war bonnets a modo de tocados de
guerra (Conn y Douglas, 1956), que estdin documentados desde
el primer tercio del siglo xvi. Estos adquirian distintas formas y
colores en funcién de la cultura que los producia y de la funcién
o el momento para el que eran empleados y por quién. Los iden-
tificamos facilmente con los que llevaban los grandes jefes de las
tribus de las Grandes Llanuras, como Toro Sentado, o especialistas
religiosos, como Alce Negro.

Un tercer ejemplo seria el drea andina. Para los incas y algunas
culturas preincaicas, tanto las aves como sus plumas tenian tam-
bién significado simbdlico. Habia especialistas que se dedicaban
al tratamiento de las plumas, como en el caso mexica. Pero ade-
mads, habia mujeres que criaban a las aves para tejidos de pluma.
Guaman Poma de Ayala, cronista indigena que vivié entre los si-
glos xvi y xvii, relata cémo los jovenes tenian que cazar los pajaros



6. Elevandose a las alturas

(gansos, perdices y patos) como tributo a los incas. Uno de los
atributos que distinguia precisamente al inca y que se empleaba
en rituales era un madero del que cuelgan cintas y espejos de colo-
res, y que estaba coronado con plumas y cascabeles. Era utilizado
en distintos contextos, pero destaca su especial empleo como vara
e insignia real que portaba solo el inca (Ortiz, 2012).

En dltimo lugar, el drea amazonica. Ofrece la que seguramente
sea la asociacion mdas comtn del arte en pluma en el continente.
La cuenca del Amazonas se encuentra en parte de las actuales Bra-
sil, Perd, Ecuador, Colombia, Venezuela, Bolivia, Surinam, Gu-
yana y Guayana Francesa. Se trata de un ecosistema cubierto por
una densa alfombra vegetal regada por el rio Amazonas, cuya red
fluvial estda unida a la del Orinoco. Las constantes precipitaciones
generan una selva primaria con arboles desde 25 a 40 m de altura
y una selva secundaria, poblada por plantas cuya descomposicién
forma el humus que cubre el suelo y produce el sotobosque (Vare-
la, 1993). Gran parte de la cuenca amazdnica fue explorada entre
1532 y 1639, siendo determinante la contribucién de Francisco de
Orellana en 1542 al descubrir a ojos europeos el Amazonas. Tras
las misiones jesuitas y franciscanas entre 1639 y 1769, y una vez
declaradas las independencias de los distintos paises, comenzara
un periodo de ocupaciones de zonas selvaticas para cultivar coca
y café e intensificar la explotacién ganadera. Le seguirdn la explo-
tacion de recursos naturales como la madera y el caucho, la defo-
restacion mecanizada masivay, ya en el Gltimo tercio del siglo xx,
el hallazgo de yacimientos petroliferos, cuya explotacion tiene un
impacto medioambiental muy negativo que ha deteriorado alar-
mantemente la cuenca amazoénicay la vida de los pueblos que alli
se asentaban. Protagonistas de este arte en pluma en la Amazonia
son los choldn, jibaros, yanomamis, munduruku o los karaja.

Descripcion

La plumaria amazonica ejemplifica una gran produccién de ob-
jetos realizados con este material. Su representatividad nace de la
diversidad de técnicas, formas y colorido. El arte plumario es com-
puesto, pues debe combinarse con otros materiales como semillas,
conchas, élitros de coledptero, fibras vegetales, canas o caracoles.
Ademas, la forma de las plumas se modifica mediante el recortado



para conseguir distintos modelos por medio del despuntado, esco-
tado, talla en dientes de sierra, hilera de plumas o emplumado en
roseta, entre otros. Es importante el tipo de ensamblaje o amarre
para adherirse al soporte en cuestion, generalmente realizado con
fibras vegetales anudadas de distinta forma. Y para fijar la pluma
a un soporte se hacia mediante el encolado, empleando sustancias
adhesivas como resinas o colas. Generalmente daba como resulta-
do el mosaico de plumas, el emplumado sobre piel o el arminado
(encolado en plumon blanco) (Varela, 1993).

Las principales aves empleadas en plumaria en el Amazonas
son el tucadn y el guacamayo. Los colores mas habituales del plu-
maje son el amarillo, rojo, azul, negro y blanco. Asi, los distintos
grupos culturales seleccionaron las plumas en funcion de su rique-
za cromdtica y su morfologia. Estas aves estaban vinculadas a las
creencias miticas y sobrenaturales. Por ello, las distintas sociedades
que las empleaban respetaban mucho al animal, procurando da-
narle lo menos posible, hecho que llevé a practicar la cria de deter-
minadas aves para aumentar su produccion de plumas sin generar
un impacto negativo en las poblaciones de especies. Las tipologias
de objetos mas habituales que podemos encontrar en esta area son
tocados, adornos para el cabello, pendientes, collares, brazaletes,
mantas, pectorales, faldellines, bastones o lanzas ceremoniales.

Propuesta didactica

La actividad se desarrolla en una sesion de tres horas de dura-
cién en el aula. Se emplean metodologias activas como la gami-
ficacion colaborativa, el debate y la realizacion de objetos con
plumas, facilitando a través de la manipulacién la inclusion.

1.2 FASE (30 minutos):

En el aula se proyecta un mapa fisico de América en el que
aparecen localizados los principales accidentes geograficos del
continente: rios, océanos, cordilleras, etc. El o la docente hace
una breve introduccién, cuyo objetivo es poner de relieve la
diversidad de ecosistemas presentes y la capacidad adaptativa



6. Elevandose a las alturas

que desarrollaron las poblaciones amerindias (duracién: quin-
ce minutos). Se podria sustituir por un visionado del drea en
Google Earth.

En los siguientes quince minutos se presentara un mapa fi-
sico mudo de América adherido a un soporte vertical tipo ca-
ballete que estara tapado. Se repartird a cada alumno y alumna
una etiqueta que senala el nombre de un espacio geografico
destacado del continente con su imagen correspondiente (rios,
cordilleras montanosas, selvas, océanos, etc., incorporando,
ademas, elementos destacados de su flora y fauna), y un sis-
tema de adherencia de velcro. Se destapa el mapa. Por turnos,
tendran diez minutos para colocar cada uno su etiqueta y cinco
minutos para poner en comun el resultado y dar por vélido el
ejercicio. El objetivo es fomentar la observaciéon en torno al
espacio geografico americano e identificar su biodiversidad.

2.2 FASE (30 minutos):

Se hace una breve lluvia de ideas como punto de partida para
abrir un debate en torno a qué es el arte. El o la docente debe
confrontar ideas asentadas respecto a que las mal llamadas artes
menores O artesanias no son arte porque se vinculan con el arte
atil, a que el anonimato del artista determina que una obra no
se considere arte, al papel de la resignificacion del patrimonio, al
arte como fendmeno que contribuye a la configuracion de iden-
tidades y su papel social, etc. A los quince minutos mds o menos
de iniciada la fase, se facilitardn imdgenes que representan artes
de pueblos indigenas, como cesteria, plumaria, elaboracién de
cédices, ceramica y orfebreria, asi como de comunidades indi-
genas produciendo y empleando esos objetos, y se incorporan
estas imagenes al debate. El objetivo es acercarse a otras formas
de expresion artistica, entender su diversidad y valor cultural.

3.2 FASE (120 minutos):

El grupo se desplaza hacia otro espacio del aula en el que se
han distribuido las mesas de manera que se pueda trabajar en
grupos de unos cuatro o cinco alumnos. Se proyecta un video



sobre el Amazonas y su biodiversidad (un ejemplo podria ser el
siguiente video, con una duracién de 12 minutos y 40 ssegun-
dos) https://youtu.be/z7_F_DhkaKo

Cada grupo tendra disponible plumas sintéticas de distinto
tamano y color (rojo, azul, amarillo, negro y verde, propias de
aves amazonicas como el tucdn y el guacamayo), fibras vege-
tales, semillas y conchas, réplicas de colmillos de caimdn rea-
lizadas con resina y réplicas de élitros de coleoptero realizados
también con resina.

El o la docente explicard en quince minutos los tipos de aves
amazonicas, su colorido y de qué parte del ave se obtienen. Se ex-
plican también las distintas formas que pueden tener las plumas
y tipos de recorte, la manera en que se anudan, etc. y se entregan
fotocopias de estas tipologias contenidas en la publicacion de
Carmen Verela (1993). Finalmente se explicara la funcién que la
plumaria tenia en el Amazonas y se pondran ejemplos de otras
areas del continente en las que también se emplearon.

Cada uno de los grupos tendrd como consigna crear un obje-
to: brazalete, collar, pendientes, penacho, etc. Tendran una hora
para hacerlo.

Los tdltimos treinta minutos serdn para que cada grupo ex-
ponga las obras, analice la funcionalidad de los objetos, etc.
Para concluir, se plantearan las dificultades encontradas.

Bibliografia

Cabello, P. (1994). De las antiguas colecciones americanas al actual Mu-
seo de América. Boletin de la Anabad, 44(4), 177-202.

Cédice Mendoza. (2012). https://www.codicemendoza.inah.gob.mx/inicio.
php

Conn, R. G., y Douglas, F. H. (1956). War Bonnets. Denver Art Museum:
Department of Indian Art.

Ferraro, S., y Hussak, L. (1980). Introduction in Brazilian Idian Feather Art.
National Museum of Natural History; Smithsonian Institution of
Washington.

Levine, V. L. (1991). Feathers in Southeast American Indian Ceremo-
nialism. Expedition Magazine, 33(2), 3-11.

Ortiz, A. (2012). Mitologias andinas. Trotta.

Varela Torrecilla, C. (1993). Catdlogo de Arte Plumario Amazdnico. Museo
de América. Ministerio de Cultura de Espana.


https://youtu.be/z7_F_DhkaKo
https://www.codicemendoza.inah.gob.mx/inicio.php
https://www.codicemendoza.inah.gob.mx/inicio.php

7. Instrumentos musicales

prehispanicos.

Caracola marina, ocarina
antropomorfa con cuatro
adujeros de digitacion,
silbato zoomorfo (ave),
flauta de cana maya

JuLio AnTonio GaRcia Ruba
Universidad de Granada (Campus de Ceuta)

™



Figura 7.1. Caracola marina.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje».
N.2 de referencia: tipo B. C6digo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada
en Arqueodidat. Arqueolodiay Didactica del Patrimonio.

Figura 7.2. Ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de diditacion
y silbato zoomorfo (ave).

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueologdiay
Didactica del Patrimonio.

Figura 7.3. Flauta de cafia maya.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologdias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueologdiay
Didactica del Patrimonio.



7. Instrumentos musicales prehispanicos

Relacion deodrafica, temporal y cultural

Caracola marina. La caracola marina fue utilizada como instru-
mento de viento desde tiempos precolombinos en distintas cultu-
ras de América. Su uso se documenta desde el Periodo Preclasico
(2500 a. C.-150 d. C.), manteniéndose relevante en el Clasico y
el Posclasico. Su funcion era musical, ritual, militar y simbdlica
en diversas civilizaciones, desde Mesoamérica hasta los Andes,
con hallazgos arqueolégicos en ciudades ceremoniales, templos
y tumbas de élite.

Como instrumento prehispanico tuvo una amplia distribucién
geografica. En la region maya, su uso se documenta en los actuales
México, Guatemala, Belice, Honduras y El Salvador, con hallazgos
en ciudades como Tikal, Copan, Palenque, Calakmul y Chichén
Itza, donde se utilizaban en rituales agricolas y ceremonias fune-
rarias. En el centro de México, los aztecas la llamaban atecocolli, y
se han encontrado ejemplares en el Templo Mayor de Tenochtit-
lan. En el actual territorio de Colombia, los muiscas utilizaban
la caracola en festivales y ceremonias dedicadas a sus deidades.
Destaca su presencia en la laguna de Guatavita, asi como en los
templos de Bacatd (Bogotd), Tunja y Sogamoso. En los Andes, la
cultura inca empleaba la caracola, conocida como pututu, en ritua-
les y sistemas de comunicacién en el Imperio inca, con hallazgos
en Machu Picchu, el Qhapaq Nan, la isla del Sol en el lago Titi-
caca y Tomebamba (Cuenca, Ecuador). Su uso estaba relacionado
con festivales solares y ceremonias acuaticas. Ademas de su papel
ritual, desempené un papel fundamental en la comunicacién a
larga distancia y en el ambito bélico. Su potente sonido era uti-
lizado para transmitir sefiales en contextos de guerra, coordinar
movimientos de tropas o alertar sobre ataques inminentes. Esta
distribucion geografica evidencia la importancia de la caracola
como instrumento ritual, militar y de comunicacion en diversas
civilizaciones prehispdnicas.

Ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitacion. Las ocarinas
prehispanicas fueron instrumentos musicales aer6fonos utiliza-
dos en diversas regiones de Mesoamérica y Sudamérica desde el
Periodo Precldsico (2500 a. C.-150 d. C.). Su presencia se ha regis-
trado en un amplio territorio que abarca desde México hasta los
Andes, con hallazgos significativos en centros ceremoniales mayas



como Tikal, Palenque, Copan y Jaina, donde eran elaboradas en
ceramica con figuras de animales y deidades y utilizadas en ritua-
les religiosos. En México central, las empleaban en festividades y
eventos sagrados en ciudades como Tenochtitlan, Texcoco y Tla-
copan, mientras que los zapotecas y mixtecas en Monte Alban y
Mitla las incorporaban en entierros de élite y ceremonias rituales.
En Sudamérica, los muiscas de Colombia fabricaban ocarinas de
barro para sus practicas espirituales, y en los Andes, los incas pro-
ducian versiones de cerdmica, encontradas en sitios como Machu
Picchu, el Cuzco y la isla del Sol en el lago Titicaca, lo que reafir-
ma su importancia en la musica ritual y la identidad cultural de
estas civilizaciones.

Una de las manifestaciones mas refinadas de este instrumento
proviene de la cultura tumaco-la tolita, que se desarroll6 entre el
500 a. C. y el 500 d. C. en la regién costera del suroeste de Co-
lombia. Estas ocarinas destacan por su meticulosa elaboracion en
ceramica, con representaciones de figuras humanas, aves, jaguares
y otros seres simbolicos, muchas veces adornadas con incisiones y
relieves ornamentales. Ademas de su uso como instrumento mu-
sical, estas piezas cumplian una funcién espiritual, ya que sus me-
lodias probablemente formaban parte de ceremonias en las que
se buscaba la conexién con lo divino. Su disefio inclufa emboca-
duras similares a las de una flauta de pico y orificios estratégica-
mente dispuestos que permitian interpretar diferentes escalas mu-
sicales. En Mesoamérica, por ejemplo, las huilacapiztli o tortolitas
podian producir entre dos y quince sonidos, dependiendo de su
estructura. Estas caracteristicas resaltan el valor artistico y ritual
de las ocarinas prehispdnicas, cuya musica se integraba en danzas,
celebraciones y expresiones simbolicas vinculadas a la naturaleza
y lo sagrado.

Silbato zoomorfo de cerdmica en forma de ave (condor). Los silbatos
prehispanicos fueron instrumentos de viento fundamentales en
las culturas de Mesoamérica y en Sudamérica, elaborados princi-
palmente en ceramica, hueso y piedra. Durante el Preclasico (2500
a. C.-150 d. C.), paralelo al auge de la ceramica, comenzaron a
elaborarse silbatos y flautas con pequenos orificios. El desarrollo
de estos instrumentos musicales ocurrié al mismo tiempo que la
construccion de los primeros centros ceremoniales. Su disefio y
construccion reflejan un alto nivel de destreza artesanal, asi como



7. Instrumentos musicales prehispanicos

una fuerte conexion con la naturaleza y las creencias religiosas de
los pueblos precolombinos. Morfolégicamente, adoptaban formas
zoomorfas y antropomorfas, por lo que representaban animales
como jaguares, aves y perros, ademads de figuras humanas. Su uso
trascendia la simple produccién de sonido, pues tenian una fun-
cion simbdlica y ritual. Un ejemplo notable son los silbatos de la
muerte de la cultura mexica, cuyo sonido estridente se cree que
tenia connotaciones ceremoniales y bélicas.

El uso de estos instrumentos se extendi6 a diversos contextos,
desde ceremonias religiosas y rituales funerarios hasta activida-
des cotidianas. Los cronistas coloniales registraron su presencia en
eventos religiosos donde se tocaban maltiples silbatos de mane-
ra simultdnea, generando una atmosfera sonora particular. Tam-
bién se ha sugerido que estos silbatos eran utilizados para imitar
sonidos de la fauna local, lo que los convertia en herramientas
utiles para la caza y la comunicacion en la naturaleza. En cuanto
a estilos regionales, los silbatos taironas, pequenos y de arcilla ne-
gra, producian sonidos agudos; mientras que los silbatos del Sing,
hechos de arcilla blancuzca, eran mds grandes y mostraban un
acabado refinado con representaciones de aves. Su disefio no solo
evidenciaba un refinamiento estético, sino que también reflejaba
el esfuerzo de estas culturas por integrar la musica con su cosmo-
visién y el entorno natural, consolidando la relacién entre el arte
sonoro y la espiritualidad indigena.

Flauta vertical de cafia con seis agujeros tonales de la cultura maya.
La flauta de cana fue utilizada por los mayas desde el Precldsico
(2000 a. C.-250 d. C.), aunque hay mas evidencia arqueolégica de
su uso en el Clasico (250-900 d. C.), como el caso expuesto que
podria fecharse entre el 600-900 d. C. Los hallazgos de flautas
mayas en el sureste de México sugieren que estos instrumentos
eran parte fundamental de los rituales y ceremonias. Las flautas
mayas eran cilindricas y estaban fabricadas con cafa de rio o bam-
bu, que tienen una estructura interna hueca natural, y podian te-
ner entre tres y seis agujeros tonales o de digitacion. Otras versio-
nes mas elaboradas estaban hechas de ceramica o incluso hueso,
utilizadas principalmente en rituales. Su uso cultural abarca desde
celebraciones festivas en los que acompana a la danza y la narra-
cion de mitos hasta rituales de sanacion y practicas espirituales.
También se ha constatado su uso en ceremonias: en Chichen Itza,



se han encontrado representaciones de musicos tocando flautas en
procesiones y eventos ceremoniales.

Descripcion

Caracola marina: Instrumento aer6fono elaborado a partir de
conchas de moluscos marinos como el Strombus gigas, modi-
ficado mediante la perforacion de un orificio en el dpice para
permitir su ejecucion.

Ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitacion: Re-
produccion de instrumento musical aer6fono. Ocarina de ce-
rdmica, antropomorfa, masculina, vestida de pie y con brazos
extendidos y tocado en la cabeza. Boquilla instrumental en la
cabeza y cuatro orificios digitales.

Silbato zoomorfo de ceramica en forma de ave (condor): Réplica
en ceramica de silbato simple zoomorfo en forma de ave (cén-
dor) con alas extendidas.

Flauta vertical de cana con seis agujeros tonales de la cultura
maya: Réplica de flauta maya de cana vertical con seis agujeros
de digitacién.

Propuesta didactica

Actividad (lectura, debate, comentario de texto, trabajo de in-
vestigacion, audicion musical):

Presentaciéon y manipulacién de los instrumentos musicales.
Lectura y debate sobre la relacion geografica, temporal y
cultural de los cuatro instrumentos.
Audicion del ejemplo: Caracola y su sonido. https://www.
youtube.com/watch?v=Bjp8aFp-Kag


https://www.youtube.com/watch?v=Bjp8aFp-Kag
https://www.youtube.com/watch?v=Bjp8aFp-Kag

7. Instrumentos musicales prehispanicos

Figura 7.4. Xochipilli, dios de la misica en procesion.

Detalle del Cédice Madliabechi (Escobar, 1985, p. 41).

Audicion de la ejecucion de la ocarina tairona. https://www.
youtube.com/watch?v=fVf6XFojhdA

Visita a la web de silbatos de la mediateca del Instituto
de Antropologia e Historia de México (INAH). https://
mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/search/
catch_all_fields_mt%3A%?28silbatos%?29

Audicion de la ejecucion de diferentes silbatos. https://www.
youtube.com/watch?v=s0BMSSZjKkM

Audicién de la ejecucion de diferentes silbatos y ocarinas.
https://www.youtube.com/watch?v=vEL6Znd_jM4
Audicién de la ejecucion de un conjunto de instrumentos
musicales mayas donde se puede apreciar la flauta de cana.
https://www.youtube.com/watch?v=F2DNpQNQJU8


https://www.youtube.com/watch?v=fVf6XFojhdA
https://www.youtube.com/watch?v=fVf6XFojhdA
https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/search/catch_all_fields_mt%3A%28silbatos%29
https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/search/catch_all_fields_mt%3A%28silbatos%29
https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/search/catch_all_fields_mt%3A%28silbatos%29
https://www.youtube.com/watch?v=s0BMSSZjKkM
https://www.youtube.com/watch?v=s0BMSSZjKkM
https://www.youtube.com/watch?v=vEL6Znd_jM4
https://www.youtube.com/watch?v=F2DNpQNQJU8

Bibliografia

Both, A. A. (2008). La misica prehispanica: sonidos rituales a lo largo de
la historia. Arqueologia mexicana, 16(94), 28-37.

Civallero, E. (2008). Pututus, quepas y bocinas. Bramidos a lo largo de
los Andes. Culturas Populares. Revista Electrénica, 6. https://[www.aaca-
demica.org/edgardo.civallero/293.pdf

Dorantes, F., y Garcia, F. (1981). Organologia aplicada a instrumentos musi-
cales prehispdnicos silbatos mayas (Coleccién Cientifica 102). Instituto
Nacional de Antropologia e Historia.

Escobar, L. A. (1985). La muisica precolombina. Editorial Universidad Cen-
tral. https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054co-
1110/id/2787

Gérard, A. (2009). Sonidos “ondulantes” en silbatos dobles arqueolégi-
cos: ;Una estética ancestral reiterativa? Revista Espafiola de Antropologia
Americana, 39(1), 125-144.

Pinilla, G. (2009). Cosmografias musicales en culturas prehispdnicas del
Suroccidente colombiano. Programa Editorial Universidad del Valle.
https://bibliotecadigital.univalle.edu.co/server/api/core/bitstreams/
805b3ela-dbd4-4d7e-951a-fa015f534454/content

Toro Arenas, S. (2018). Andlisis de artefactos sonoros arqueoldgicos de la cultura
Tumaco-La Tolita. [Trabajo de fin de grado, Universidad de Antioquia].
https://bibliotecadigital.udea.edu.co/bitstream/10495/15841/1/Toro-
Sebastian_2018_AnalisisArtefactosSonoros.pdf


https://www.aacademica.org/edgardo.civallero/293.pdf
https://www.aacademica.org/edgardo.civallero/293.pdf
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll10/id/2787
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll10/id/2787
https://bibliotecadigital.univalle.edu.co/server/api/core/bitstreams/805b3e1a-dbd4-4d7e-951a-fa015f534454/content
https://bibliotecadigital.univalle.edu.co/server/api/core/bitstreams/805b3e1a-dbd4-4d7e-951a-fa015f534454/content
https://bibliotecadigital.udea.edu.co/bitstream/10495/15841/1/ToroSebastian_2018_AnalisisArtefactosSonoros.pdf
https://bibliotecadigital.udea.edu.co/bitstream/10495/15841/1/ToroSebastian_2018_AnalisisArtefactosSonoros.pdf

8. La balsa de oro muisca,
paradigma del arte

prehispanico en Colombia

AbpRIAN CONTRERAS-GUERRERO
Universidad de Granada




Fidura 8.1. Balsa muisca.

Réplica donada por Adrian Contreras Guerrero y adquirida en la tienda del
Museo del Oro de Bogota (Colombia).



8.Labalsa deoro muisca, paradigma del arte prehispanico en Colombia

Relacion deodraficay temporal

Las investigaciones arqueoldgicas han determinado que el altipla-
no de Bogotd y sus valles adyacentes fueron poblados por la cul-
tura muisca desde el 600 d. C. hasta la llegada de los europeos en
1537. Los muiscas no fueron oriundos de esta region, que estuvo
poblada por diversos grupos étnicos en los doce mil afos anterio-
res, sino que procedian del territorio comprendido entre el norte
de Costa Rica y el sur de Nicaragua. Este pueblo formaba parte de
la gran familia lingiiistica chibcha, cuyas lenguas conocemos hoy
gracias a los testimonios recogidos por los espanoles llegados al
principio de la conquista.

Dentro de la religiosidad muisca, tuvieron un importante papel
las practicas de ofrenda y sacrificio, que eran ejercidas por caci-
ques, chamanes y sacerdotes para el restablecimiento de un equi-
librio perdido. Con este objetivo se fabricaron miles de figuras
votivas, tanto metdlicas como hechas de madera, barro o hilo de
algodon, en los talleres de la Sabana de Bogota, las cuales eran
ofrendadas en determinados sitios, considerados sagrados.

Seglin cuenta el cronista fray Pedro Simén en sus Noticias histo-
riales de las conquistas de Tierra Firme (1625), un indio de Guatavita
le conto lo siguiente:

... y anadia que habia una laguna en la tierra de su cacique, donde
él entraba algunas veces al ano, en unas balsas bien hechas, al me-
dio de ellas, yendo en cueros, pero todo el cuerpo lleno desde la
cabeza a los pies y manos de una trementina muy pegajosa y sobre
ella echado mucho oro en polvo fino... que ddndole el sol por la
maifana, que era cuando se hacia este sacrificio, y en dia claro, daba
grandes resplandores. Y entrando asi hasta el medio de la laguna, alli
hacia sacrificios y ofrendas, arrojando al agua algunas piezas de oro
y esmeraldas, con ciertas palabras que decia. Y haciéndose lavar con
ciertas yerbas, como jaboneras, todo el cuerpo, caia todo el oro que
traia a cuestas, en el agua, con que se acababa el sacrificio y se salia
de la laguna, y vestia sus mantas.

Pues bien, este es el tema que representa la balsa muisca.



Descripcion

La balsa esta hecha en una aleacién de oro y cobre, fundidos a la
cera perdida dentro de un molde. Respecto a su proceso de fabrica-
cioén, se observa un defecto técnico: la base de la pieza, que inicial-
mente era completamente calada, quedd opacada, mientras que el
frontal de la balsa no lleg6 a cerrar su perimetro al no recibir el
aporte de metal necesario dentro del molde.

Su datacion se sitia en una horquilla temporal que va del
600 d. C. al 1600 d. C. Es una figura votiva que representa la
ofrenda ceremonial que los caciques muiscas hacian en las lagu-
nas, que crefan puntos de contacto del cosmos. La representacion
sigue la ley de la perspectiva jerarquica, por lo que es ficil recono-
cer al zipa (cacique) por su gran tamano y posiciéon central, que va
adornado con una nariguera, diadema y orejeras, y estd sentado
sobre un sitial. Delante de él van dos sacerdotes, también senta-
dos, y dos mas, con mdscaras de jaguares, que marcan el ritmo
con sus maracas. A los costados hay seis remeros, cuya funcién
es conducir la barca al centro de la laguna donde tiene lugar la
ceremonia.

La balsa fue encontrada en 1969 por una mujer llamada Cruz
Maria Dimaté en una cueva del cerro La Campana, en Pasca, un
pueblo del altiplano cundiboyacense (Colombia), en el limite sur
de lo que fue el territorio muisca. Formaba parte de una impor-
tante ofrenda y estaba metida en un gran recipiente de ceramica,
llamado ofrendatario, que tenia forma de hombre sentado, en cuyo
interior también habia un fragmento de craneo de felino, otro re-
cipiente ceramico (poporo) y otra pieza de orfebreria de oro.

Tras el descubrimiento, el padre Jaime Hincapié Santamaria,
parroco de Pasca, contribuy6 a que el conjunto arqueolégico fuera
preservado por su evidente interés cultural. Paso a la coleccion del
Museo del Oro, donde actualmente es su pieza estrella.



8.Labalsa deoro muisca, paradigma del arte prehispanico en Colombia

Figura 8.2. Ofrendatario antropomorfo dentro del cual aparecié la balsa muisca
junto con otras dos ofrendas: poporo (recipiente ceramico) y balsa de oro menor.
Autores muiscas no identificados (entre 600-1600 d. C.).

Ceramica modeladay oro labrado. Museo del Oro, Bodota.

Propuesta didactica

La balsa de Pasca no ha sido la tinica de su tipo que se ha en-
contrado. En el siglo xix se hall6é otra de similares caracteristi-
cas. Buscala y contesta a las siguientes preguntas:

;En qué poblacion se produjo el hallazgo?

;Qué semejanzas y qué diferencias tienen ambas piezas en
cuanto a forma, nadmero de personajes, medidas, materia-
les, etc.?

;Qué ocurrio con ella; por qué no se expone junto a la del
Museo del Oro?

Finalmente, realiza un bosquejo o dibujo simple de su
forma aproximada.



Bibliografia

Lleras Pérez, R. (2009). La tragica historia de la otra balsa muisca: obje-
tos en el pasado, simbolos en el presente. Boletin de historia y antigiie-
dades, 845, 353-368.

Smithsonian Channel. La balsa Mwiska, pieza emblemdtica del patrimonio
artistico precolombino de Colombia. [Video]. Youtube. https://www.you-
tube.com/watch?v=0-4CTampnlI0

Uribe, M. A., Londoriio, E., y Quintero, J. P. (2013). Historias de ofrendas
muiscas. Museo del Oro, Banco de la Republica.


https://www.youtube.com/watch?v=O-4CTampnI0
https://www.youtube.com/watch?v=O-4CTampnI0

9. El Codice Tudela del
Museo de Ameérica desde

la historia del arte

MicuEL ANGEL SORROCHE CUERVA
Universidad de Granada




Figura 9.1. Padina del facsimil del Cadice Tudela del Museo de América.

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueologdiay
Didactica del Patrimonio.



9. El Codice Tudela del Museo de América desde la historia del arte

Relacion deodraficay temporal

Se llaman codices a los documentos pictoricos o imagenes reali-
zados por escribas en piel o papel que elaboraron culturas prehis-
pdnicas en América, como la maya, azteca, mixteca o zapoteca, y
que se realizaron hasta el siglo xvii. Sus contenidos son fuentes
histéricas de primera mano donde las sociedades indigenas de
Mesoamérica dejaron constancia de su cultura, creencias religio-
sas, ritos y ceremonias, historia, etc.

Desde épocas muy remotas, plasman los antiguos temas deri-
vados de la tradicién indigena anterior a la llegada de los espano-
les; y después de esta, los relacionados, entre otros, con la religion
cristiana, los problemas econémicos y sociales originados por el
contacto y la vida indigena en la etapa virreinal. Se les ha llamado
manuscritos pictoricos o pictograficos, con cierto sentido de limi-
tacion, porque de alguna forma si se les pueden aplicar estos dos
términos: pictoricos, porque son imdgenes, y pictograficos, porque
estdn escritos mediante dibujos. Pero si no se examinan, estudiany
explican detenidamente las cualidades de los cdices, no se puede
saber que existe una codificacion completa de dibujos y que estos
son estilizaciones extraidas de convenciones plasticas definidas y
muy antiguas y elaboradas. Las convenciones y la codificacion se
relacionan estrechamente con las lenguas y las culturas que los
produjeron.

Durante el periodo prehispanico, cumplieron una importan-
te funcion social de acuerdo con su tematica principal. En unos
casos, el calendario religioso (tonalpohualli), ademas de senalar
las fiestas de los dioses y sus ritos complejos, se empleaba para
pronosticar el futuro del recién nacido; determinar las fechas pro-
picias de las ceremonias religiosas, como la purificaciéon o el ma-
trimonio, o fijar la partida de los comerciantes, el principio favo-
rable de una guerra o la construccion de obras publicas. En otros
podemos encontrar las matriculas de tributos, que consignaban
los impuestos tanto en especie como en servicio personal de los
pueblos sujetos.

Para leerlos, se colocaban completamente extendidos en el
suelo sobre esteras (petates), y el lector (tlacuilo) y los oyentes se
situaban alrededor para poder verlos en su totalidad y moverse en
torno a ellos. El lector podia relacionar sus lecturas iniciales, fina-
les e intermedias seguin las necesidades de la informacién.



Los encargados de fijar lenguas y culturas indigenas por medio
de su sistema tradicional tenian que poseer ante todo cualidades
de pintores o dibujantes y conocimientos profundos de su propia
lengua. Podian ser hombres o mujeres, que se escogian desde muy
jovenes en cualquier clase social.

Descripcion

Actualmente existen muy pocos codices prehispanicos porque
desde la conquista fueron destruidos de forma generalizada; pri-
mero, por la toma de los edificios donde se guardaban (amoxcalli),
y después, por los frailes, quienes los consideraban como obras
del demonio. Los que sobrevivieron (son menos de veinte) fueron
enviados casi todos como regalos al rey de Espana —por eso se
conservan en Europa—, y solo dos quedaron en México.

El Cédice Tudela es un documento pictografico colonial reali-
zado por la escuela de pintura fundada por los franciscanos en
México-Tenochtitlan (1553) en forma de libro encuadernado con
papel verjurado europeo, de hilo con filigranas, tapas de cartény
forrado de pergamino. Es el inico manuscrito ilustrado que tiene
glosas explicando el contenido pictérico. En la actualidad, esta
integrado por 119 paginas, aunque la numeracion original indica
que tuvo 125 paginas; y estd realizado en formato de cuarto.

Consta de tres obras distintas: el «Libro indigena» (folios 11-
25), que fue realizado por pintores indigenas (tlacuiloque) entre
1530-1540 y que mantiene el estilo prehispanico sin aculturacién;
el «Libro pintado europeo» (folios 1-2-4-9), realizado después de
1554 por un pintor occidental influenciado por el renacimiento, y
el «Libro escrito europeo», que constituye la explicaciéon de los dos
anteriores por un comentarista anénimo europeo.



9. El Codice Tudela del Museo de América desde la historia del arte

Figura 9.2. Imagdenes del Cadice Tudela.

Fuente: https://www.cultura.dob.es/museodeamerica/coleccion/
america-prehispanica/c-dice-tudela.html

Fidura 9.3. Imadenes del Cédice Tudela.

Fuente: https://www.cultura.dob.es/museodeamerica/coleccion/
america-prehispanica/c-dice-tudela.html


https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html

Figura 9.4. Imagdenes del Cadice Tudela.

Fuente: https://www.cultura.dob.es/museodeamerica/coleccion/
america-prehispanica/c-dice-tudela.html

Fidura 9.5. Imadenes del Codice Tudela.

Fuente: https://www.cultura.dob.es/museodeamerica/coleccion/
america-prehispanica/c-dice-tudela.html


https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html
https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/c-dice-tudela.html

9. El Codice Tudela del Museo de América desde la historia del arte

Propuesta didactica

Observa esta serie de imagenes previas. Pertenecen al Cddice
Tudela, uno de los documentos prehispanicos que se conservan
en el Museo de América en Madrid. En ellas puedes comparar
la distinta manera de representar la figura humana segin se
tratara de un tlacuilo de formacién prehispanica o de un au-
tor de clara influencia europea. De las 119 paginas de las que
consta en la actualidad (originalmente eran 125), algunas nos
muestran estas pinturas que aparecen explicadas con glosas.

1. Una vez hecha la investigacion en torno al Cddice Tudela y
estas imagenes, vamos a plantear una serie de cuestiones:
;cudles consideras que son las diferencias en la forma de
representar la figura humana en la tradicion prehispanica 'y
en la europea? ;Te resultan conocidas algunas de las formas
de vestir que presentan las figuras?

2. Una de las laminas representa un bano (temazcal). En el
mundo prehispanico se prestaba mucha atencién a la lim-
pieza corporal. ;Conoces algtin ejemplo de edificios pensa-
dos para la limpieza del cuerpo en otras culturas? ;Conoces
algtn bafio cercano?

Bibliografia

Batalla Rosado, J. J. (1993). El cédice Tudela: Andlisis Historico y Formal
de su primera seccién (1). Anales del Museo de América, 1, 121-142.

K. Wilkerson, S. J. (2016). El c6dice Tudela. Una fuente etnografica del
siglo xv1. Tlalocan, 6(4), 289-304.






10. La vieja hechicera.
Técnica de adivinacion

mexica en el Codice Tudela

EsTHER JIMENEZ PABLO
Universidad Complutense de Madrid




Figura10.1. Reproduccion de la hoja del Cédice Tudela de «la vieja hechicera»
del Museo de América (f. 49r).

Adquirida con fondos del proyecto de innovacién docente «Educacién patrimonial desde
el Museo de Ameérica: visibilizar las culturas indigenas en el contexto de formacién del
profesorado». N.2 de referencia: 102. Universidad Complutense de Madrid. Producida por
Arqueodidat. Arqueolodiay Didactica del Patrimonio.



10. La vieja hechicera

Relacion deodrafica y temporal

El Codice Tudela describe algunos de los ritos y costumbres de la
cultura de los mexicas, como se llamaban a si mismos, o aztecas,
como se les ha denominado por la historiografia tradicional. El
Imperio mexica tuvo su maximo esplendor entre los afios 1325y
1521, siendo su capital Tenochtitlan. Territorialmente, dominaron
el centro y sur del actual México, incluyendo parte de Guatema-
la. Desarrollaron una cultura y una economia de gran esplendor:
avanzaron en técnicas agricolas, especialmente en la explotacion
de cultivos como el maiz, chile, frijol, cacao, etc.; mejoraron y
fomentaron la industria textil y minera; establecieron un rico co-
mercio de artesania, alimentos y esclavos, y construyeron comple-
jos arquitectonicos como las piraimides escalonadas. Asimismo,
sus creencias eran de gran complejidad, usaban calendarios astro-
noémicos, destacaban por el manejo de la metalurgia ornamental
en oro y plaza, y cobraban tributos a los pueblos dominados de
alrededor y de ellos capturaban prisioneros para realizar sacrifi-
cios humanos y conseguir asi el favor de los dioses. El fin de los
mexicas llegé con la conquista espanola, cuando varios pueblos
indigenas sometidos y enfrentados a los mexicas, se aliaron con
Herndn Cortés y sus soldados para derrocar al altimo emperador
mexica, Cuauhtémoc, y acabar de tomar la ciudad de Tenochtit-
lan en agosto de 1521.

A partir de entonces, la élite mexica fue sometida e integrada
poco a poco en la sociedad colonial. El resto de la sociedad mexi-
ca sufrié un gran colapso econémico y estructural en todos los
ambitos, cay6 demograficamente a causa de las nuevas enferme-
dades europeas, etc. Trataron de continuar y resistir culturalmente,
y consiguieron hacer pervivir en el tiempo aquellas creencias y
costumbres mexicas mads arraigadas, que hoy tratan de revitalizar
y mantener los pueblos indigenas de México.

Misioneros y conquistadores solicitaban a artistas mexicas
colonizados que registraran sus ritos y creencias en estos codi-
ces para tratar de conocer mejor el origen de su religion y poder
evangelizar con mayor eficacia. La mayoria de sus ritos eran ca-
lificados por los espafoles como diabdlicos, 1o que justificaba su
dominacion.



Descripcion

El Cddice Tudela, o también conocido como Cddice del Museo
de América, es uno de los codices pictograficos coloniales de la
primera mitad del siglo xvi mds importantes de la coleccién del
Museo de América. Debe su nombre a la institucién donde se
encuentra, el Museo de América en Madrid, y a la persona que
lo adquiri6 para el museo en la década de 1940, don José Tudela
de Orden. El original se guarda en la camara del museo y solo se
puede consultar digitalmente a través de las imagenes de su pagi-
na web (CERES s.f.).

El codice pertenece y representa a la cultura mexica, y fue pin-
tado por tlacuiloque o escribas indigenas. Aflos mas tarde, fueron
comentadas a mano las imagenes en escritura alfabética por un
occidental. Es un libro en cuarto, es decir, que cada pliego se do-
blaba dos veces. El material es papel europeo verjurado de hilo
y mide 15.50 x 21 cm de ancho y alto. Estd encuadernado con
carton forrado en pergamino. Es un cédice que a lo largo del
tiempo ha sufrido alteraciones, como pérdidas de folios (la pagi-
nacién marca hasta la 125, pero se conserva tan solo un total de
119 folios).

Su importancia radica en el conocimiento de la cultura indige-
na por su contenido calendarico ritual religioso y etnografico. Su
composicién, como ya se ha sefialado, es compleja, pues pasa por
las manos de distintos autores y esta realizado en fechas distintas.
El Cddice Tudela se compone, por tanto, de tres libros: el «Libro
indigenav, el «Libro escrito europeo» y el «Libro pintado europeo».
El primer libro explica practicas de la religion mexica y fue realiza-
do por tres pintores indigenas hacia el afio 1540. Para su realiza-
ci6én se emplearon glifos de escritura logosilabica e ilustraciones.
El segundo libro es posterior, de 1553-1554, y en él un comenta-
rista espanol describia las imagenes del primero. Finalmente, el
dltimo libro fue realizado después de la fecha de 1554. Se trata de
un conjunto de retratos indigenas y dibujos del Templo Mayor, he-
cho por un artista nativo, pero ya influido por la pintura europea.

En concreto, la imagen que aparece en la réplica de la hoja del
cédice representa una escena de adivinacién realizada por una
«vieja hechicera» (f. 49r), tal y como se la describe en castellano.
Aparece una mujer mayor capacitada para las artes de la adivi-
nacioén; una especialista cuyo don magico le permitia conocer el



10. La vieja hechicera

futuro, el pasado distante y el presente oculto. Podian saber si una
persona o un familiar habia huido, o si alguien se habia perdido.
Reconocian el origen de las enfermedades, el tratamiento adecua-
do que debia darse a un enfermo y si iba a morir o sobrevivir. El
clima también lo adivinaban, la victoria o derrota en las batallas,
las catastrofes naturales, el destino de una aventura, el autor o
autora de un robo, etc.

Entre las técnicas adivinatorias, destacaba la de lanzar granos
de maiz. Primero, el o la adivina se sentaba sobre una estera de
petate y colocaba en el suelo una manta para echar suertes. En este
caso concreto, se trata entonces de figurar las partes del enfermo
con granos de maiz, y después lanzaba esos granos, cuya posiciéon
final se interpretaba como el diagndstico. En el caso del Cddice
Tudela, lanzaba once granos amarillos y cuatro negros (de maiz
y de frijoles). La colocacién determinaba si habia enfermado por
comida, agua, envenenamiento, etc. Era una manera de entablar
contacto con el mundo sobrenatural, abriendo una via de comu-
nicacién con lo divino a través de la interpretacion de la posicion
del maiz tirado.

El siguiente fragmento explica bien la técnica y su significado:

Esta es una manera de medicina diabélica que los indios médicos
tenian, y es que cuando alguno estaba enfermo llaman al médico,
mujer u hombre, y luego el tal médico, para ver qué fin habia de
haber la enfermedad, ponian luego delante de si un idolo, y delante
el enfermo, al cual idolo le llamaban Quetzalcéatl, que quiere decir
‘plumaje culebra’. Y él en medio, puesto encima de un petate, puesta
una manta de algodén blanca encima, tomaba en la mano veinte
granos de maiz, que es de lo que ellos hazen pan, y echabalos encima
de la manta como quien echa unos dados, y si los tales granos hacian
en medio vacuo, o mana [manera] de campo, de manera que los gra-
nos estuviesen alrededor, era senal que le habian de enterrar alli, que
queria decir que moriria de aquella enfermedad. Y si un grano cafa
sobre otro, decia que su enfermedad le habia venido por somético. Y
si los granos de maiz se apartaban la mitad a una parte y a mitad a
otra, de manera que se pudiese hacer una raya derecha por medio, sin
tocar a ninguno grano, es senal que la enfermedad se ha de apartar
del enfermo y sanar. (Adivinacién por medio de lanzamiento de gra-
nos de maiz segtin el Cddice Magliabechiano, tf. 78ry 77v).



Propuesta didactica

Predecir el futuro, adivinar la causa de un infortunio o loca-
lizar objetos o personas desaparecidas son practicas antiguas
que se realizaban en sociedades pasadas. Localizad por grupos
un total de cinco métodos utilizados por culturas o civiliza-
ciones antiguas que usaban el arte de la adivinacion. Explica
con detalle y de manera secuenciada cémo se realizaba cada
practica y quién podia realizarla. A continuacién, compartid la
informacion y comprobad si algunas técnicas tienen puntos en
comun o difieren las unas de las otras. Por tltimo, reflexionad:
sutilizaban los y las adivinas algtin material, animal u objetos
caracteristicos de su cultura, como los granos de maiz utiliza-
dos por las culturas prehispanicas?

En la actualidad y en nuestra sociedad, existen técnicas o mé-
todos de adivinacion como la astrologia, el tarot, la quiroman-
cia, la interpretacion de los suenos, la invocacién de los espi-
ritus, etc. ;Conoces alguna historia curiosa y personal, que te
haya sucedido o que conozcas, relacionada con estas técnicas?
Ponedlas en comtn con toda la clase. ;Crees que la persona
encargada de realizar la practica adivinatoria conecta de algu-
na manera con algtn tipo de divinidad? ;Son fuerzas sobrena-
turales buenas o malas? Ahora, busca en la historia espafnola.
;Alguna vez han sido perseguidas las personas que realizaban
estas practicas adivinatorias? ;Qué instituciones las repren-
dian y por qué? ;Actualmente son perseguidos los adivinos y
adivinas?



10. La vieja hechicera

Bibliografia

Batalla Rosado, J.J. (2001). Nuevas hipétesis sobre la historia del Cédice
Tudela o Cédice del Museo de América. Revista Espafiola de Antropo-
logia Americana, 31, 131-163. file:///C:/Users/user/Downloads/ecob,
+REAA0101110131A.PDF%20(1).pdf

de la Rubia, M. I. (2022). Tlacaxipehualiztli: la segunda fiesta en el codi-
ce Tudela. Revista Espafiola de Antropologia Americana, 52(1), pp. 45-58.
https://doi.org/10.5209/reaa.77379

Mikulska, K. (2015). Tejiendo destinos. Un acercamiento al sistema de comuni-
cacion grdfica en los codices adivinatorios. El Colegio Mexiquense, A. C.;
Instituto de Estudios Ibéricos e Iberoamericanos de la Universidad
de Varsovia.


about:blank
about:blank
https://doi.org/10.5209/reaa.77379




11. Los keros, objetos
caracteristicos del

mestizaje cultural andino

Ewa KuBiak
Universidad de Lodz (Polonia)




Figura11.1. Kero.

Adquirido en un mercado local en el Cuzco con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de
patrimonio iberoamericano. Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje».
N.2 dereferencia: tipo B. C6digo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



11. Los keros, objetos caracteristicos del mestizaje cultural andino

Relacion deodrafica y temporal

Los keros son vasos andinos de madera de caracter ritual, reci-
pientes de libacion, que datan de la época precolombina, aunque
también fueron fabricados durante el virreinato de Pert y la repu-
blica, y que se hicieron particularmente populares entre la pobla-
ci6én indigena inca y sus descendientes. Son objetos caracteristicos
de la sierra peruana. El nombre kero en la lengua quechua deriva
de la palabra ¢iru, que significa ‘madera’, pero con el tiempo se
convirtio en un término utilizado para las vasijas en si. Ahora, en
la lengua aimara se emplea simplemente como el vocablo para
describir un ‘vaso para beber’ o un ‘vaso ceremonial’. La palabra
aparecié por primera vez en los diccionarios de la lengua que-
chua compilados por varios autores en 1560, 1586y 1608, y luego
también en el diccionario colonial de la lengua aimara de 1612
(Calvo Pérez, 2014). En resumen, segiin afirman Flores Ochoa et
al. (1998) los keros son «vasos ceremoniales de larga data en la
historia Andina, que procedieron a la aparicion del Tawantinsuyu
en varias centenas de afnos, y que bajo nuevas formas y materiales,
perviven en nuestros dias». Existen muchas publicaciones sobre
el tema de los keros, de entre las cuales destacan los trabajos de
Thomas Cummins (2004), los articulos de Mariusz Ziétkowski
(1979, 2000) y el ya mencionado estudio de Jorge A. Flores Ochoa,
Elizabeth Kuon Arce y Robert Samanez Argumedo (1998).

Descripcion

A lo largo de los siglos, el kero ha cambiado de forma y ornamen-
tacion. La mayoria eran de madera (Fig.11.1.), aunque también
existen ejemplos de vasos de ceramica. Al principio solo estaban
decorados con motivos geométricos sencillos, pero mas tarde, en
los siglos siguientes, el repertorio decorativo se enriquecié enor-
memente. Surgieron representaciones zoomorfas simples, decora-
ciones en franjas con elementos de tokapu' y recurrentes motivos

1. Tokapu o tugapu ‘simbolos rectangulares que cubrian en franjas las superficies
de las tdnicas y, en el periodo colonial, también de las copas de libaciéon’ (Szemiriski y
Ziolkowski, 2006, p. 337). Se cree que estos modelos informaban respecto a la posicién
social del propietario del objeto.



de la flora y fauna andinas (Fig. 11.2.1.), asi como elaboradas esce-
nas figurativas de fiestas (Fig. 11.2.2.), batallas, labores agricolas
y comercio.

Fidura.11.2. 1) Kero con motivos de la floray fauna andinasy
2) Kero con escena figurativa.

1) Imaden de museado bajo licencia CC01.0.)y
2) Imagden de Pete Tillman bajo licencia CC0 1.0).

Un interesante grupo de keros lo constituye el decorado con
imagenes de dragones, ejemplo del mestizaje cultural que com-
bina tradiciones incaicas prehispdnicas con la antigua mitologia
europea. En la iconografia, la deidad andina de amaru? fue sus-
tituida en ciertos objetos por la imagen europea de un dragon;
gracias a ciertas similitudes en la naturaleza de ambas criaturas,
la nueva representacién habria sido rapidamente aceptada e incor-
porada al repertorio de formas empleadas en los keros andinos. A
su vez, la imagen de la serpiente, que presentaba fuertes connota-
ciones del inframundo, los volcanes y los terremotos, se asimil6

2. Elamaru es una de las entidades miticas presentes en las creencias andinas desde
la época prehispdnica. Ya el primer diccionario de la lengua quechua de Domingo de
Santo Tomads (1560) inclufa la palabra amaro con la explicacién de ‘dragén o serpiente’.
La entrada también aparecia en diccionarios posteriores: en uno, anénimo, de 1586 (‘ser-
piente’), asi como en un diccionario de 1608 del padre Diego Gongalez Holguin («Amaro.
‘Dragon, serpiente’). Este elenco panandino de creencias y la presencia de dicha deidad
se confirmarian también con la introduccién del término en el Vocabulario de la lengua
Aymara de Ludovico Bertonio (Kubiak, 2021).



11. Los keros, objetos caracteristicos del mestizaje cultural andino

sin mucha demora al dragén europeo, tal y como lo atestiguan
tanto los textos como las representaciones plasticas. En la crénica
de Pachacuti de don Juan de Santa Cruz, la descripcion del mitico
amaru se asemeja indiscutiblemente a la de un dragén europeo,
el cual emerge del interior de la tierra, de un cerro, y se describe
como una bestia feroz, de mas de 5000 kilémetros de largo, muy
gruesa, apoyada sobre cuatro patas, con alas y cola, provisto de
rayos en el lomo como un pez, con grandes orejas, colmillos y
barba, y que exhala fuego.* Han llegado a nosotros varios objetos
con imdagenes de dragones, expuestos en el Museo de Arqueolo-
gia (Universidad de Arequipa) y en el Museo Inka (Universidad
Nacional de San Antonio Abad del Cusco) (Flores Ochoa et al.,
1998). Los dos vasos de Arequipa muestran animales apoyados en
dos zarpas, con colas retorcidas y fauces abiertas sobre cuellos ma-
cizos y alargados. En la espalda de las criaturas se aprecian unas
coloridas y decorativas alas. Por el contrario, en el kero del Museo
Inka del Cusco, el amaru es representado como una criatura de
cuatro cabezas, sostenida por dos patas de ave dotadas de garras,
también con vistosas alas en la espalda. El caricter europeo de la
escena se ve reforzado por la figura de un centauro, procedente
de la mitologia grecorromana, que apunta con un arco al dragén.

3. «Vbo Vn milagro, que como, Vnyauirca o
Amaro, abiaSalido, del serro de pacha
tuzanmuyfiera bestia, media legua

de Largo, y gruesso, de dos bragas y m[edi]o dean
cho. y con oreJas y colmillosy barbas, y Vienepor
yuncay. pampa y sinca de allientra

a la laguna de quibipay, y entongessalen

de oasancata dos sacacas, de fuego, y passa

a potina, de ariquipa y otroViene p|ar]a mdsabaxo de
guamanca que estaytres o quarto serros

muy altos ecubiertos de niebes, deecuyas
matoscomentas, losqualesdizen que era[n]|
animales con alas y oreJas y colas y qua

tro pies y encima de las espaldas, muchas
espinascomopescado, y desdeleJosdizen

que les parecia[n] todofuego»

(Santa Cruz Pacha Cuti, 1613/2019, p. 196).

La transcripcién del texto procede de la ediciéon de 2019 y ha sido realizada por Jan
Szemirski. Se ha mantenido la forma original del texto, la puntuacién y el uso de parén-
tesis, asi como la ortografia original del texto. El texto Pachacutiegoten se menciona en el
libro sobre la tematica de los Keros (Flores Ochoa et al., 1998, p. 90).



El objeto, que se encuentra en una maleta didactica (Fig.11.1.),
exhibe representaciones figurales y elementos de flora y fauna,
asi como una franja de decoracién geométrica tokapu. Las figuras
(una de pie y la otra sentada en un trono) estdn brindando con
keros a modo de copas. La figura en el trono aparece adornada
con elementos simbolicos caracteristicos de un gobernante inca:
tocada su cabeza con una corona aderezada por una mascapaycha*
y ataviado con el unku, escueta tinica propia de la indumentaria
inca. La segunda figura es la de una mujer que camina. El conjun-
to se complementa con elementos paisajisticos: un arbol y unos
papagayos sentados sobre él, asi como motivos florales marcados
en forma de manchas cromaticas, rojas, dispuestas de manera bas-
tante regular sobre la superficie de la copa. En la parte inferior se
encuentra el tokapu.

Propuesta didactica

Las actividades de aprendizaje en las que se utilizan co-
pias de keros pueden tratar tanto temas generales como mas
especificos:

Las clases de cardcter general guardarian relacién con el
registro de los eventos historicos, es decir, el modo en el que
estos quedaron establecidos y la forma en la que se presenta
la memoria y la anotacién de acontecimientos, rituales y
costumbres.

Las actividades de cardcter mas especifico versarian sobre
el propio objeto.

Revision y reflexion critica acerca de la forma, el material, la
decoracién y su significado en el amplio contexto andino. La
temadtica de las representaciones en los keros refleja el mestiza-
je cultural del pueblo andino, en el cual se amalgama lo local
con la tradicion espafola.

4. Segtn Jan Szemiriski y Mariusz Ziétkowski, se trata de «una borla que se lleva
en la cabeza, simbolo del poder inca de Zapay» (Szeminski y Ziétkowski, 2006, p. 344).



11. Los keros, objetos caracteristicos del mestizaje cultural andino

Revision y reflexion critica acerca del uso de los objetos, de las
creencias y costumbres de los pueblos indigenas que sobrevi-
vieron a la época de la conquista, se transformaron y siguieron
funcionando en la época colonial.

Bibliografia

Calvo Pérez, J. (2014). Diccionario etimoldgico de palabras del Perti. Univer-
sidad Ricardo Palma.

Cummins Thomas, B. F. (2004). Brindis con Inca. La abstraccion Andina
y las imdgenes coloniales de los queros (Y. Westphalen, Trad.). Fondo
Editorial UNMSM.

Flores Ochoa, J. A., Kuon Arce. E., y Samanez Argumedo, R. (1998). Que-
ros. Arte Inka en vasos ceremoniales. Banco de Crédito del Pert.

Kubiak, E. (2021). Dragones y otras criaturas emparentadas. La presen-
cia de dragones en las representaciones artisticas. En Mauricio, P., y
Avegno, M. C. (Eds.). Barroco. Mythos. Imagineria. (pp. 101-114). Fun-
dacién Visién Cultural, Universidad Adolfo Ibénez.

Santa Cruz Pacha Cuti Yamqui Salca Maygua, J. (2019). La Relacion de
antigiiedades deste Reyno del Pirii, Jan Szeminski (ed.). Arequipa. (Tra-
bajo original publicado en 1613).

Szeminski, J., y Ziotkowski, M. (2006). Mity, rytuaty i polityka Inkow.
Paristwowy Instytut Wydawniczy.

Zidtkowski, M. (1979). Acerca de algunas funciones de los keros y los
akillas en el Tawantinsuyu incaico y en el Perd colonial. Estudios
Latinoamericanos, 5, 11-24.

Zi6tkowski, M. (2000). Los keros del Museo Estatal de Etnografia de
Varsovia. Boletin de la Mision Arqueoldgica Andina, 5, 121-139.






12. De diferentes
dgéneros y suertes:
seda asiatica en la Nao

de China (1565-1815)

ANA Ruiz GUTIERREZ
Universidad de Granada




Figura12.1. Batido de la seda. Siglo xI.

Por Sondg Huizong /Sedln Zhand Xuan. The Yorck Project (2002) 10.000
Meisterwerke der Malerei (DVD-ROM), distributed by DIRECTMEDIA Publishing
GmbH. ISBN:3936122202.Museum of Fine Arts, online collection, Dominio pablico,
https://commons.wikimedia.ord/w/index.php?curid=153058


https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=153058

12. De diferentes génerosy suertes

Relacion deodrafica y temporal

Del mismo modo que la expansién de la seda desde China a través
de la Ruta de la Seda termin6 consolidandose por medio del islam
hacia al-Andalus, el reino nazari se convertiria en clave para la
difusion del cultivo de la seda en los virreinatos americanos.

La produccién sedera del reino nazari fue una de las activi-
dades productivas primordiales en al-Andalus durante los siglos
xi-xv, estableciéndose como modelo de transferencias artesanales
para América, ya que Felipe Il concedi6 el monopolio a Granada
de la exportacién de seda a las Indias desde los albores del siglo
xvi de manos de Herndan Cortés, cuando mandé llevar de Espana
canas de azicar, moreras, peras, sedas, sarmientos y otras muchas
plantas para que prosperaran sus cultivos en tierras americanas.

La industria sedera logro por tanto consolidarse principalmen-
te en el virreinato novohispano y alcanzar grandes proporciones
en la region de la Mixteca, en el estado de Oaxaca.

La primacia de su implantacién en esas tierras parece deberse a
familias granadinas, especialmente a Gonzalo de las Casas, quien
escribi6 el titulo de Arte para criar seda. La imitacion del mode-
lo granadino quedé patente no solo en este hecho, sino a través
de otras cuestiones significativas, como, por ejemplo, cuando el
virrey de Nueva Espafa, Antonio de Mendoza, vinculado en su
infancia a Granada, elabor6 las Ordenanzas de labrar la seda, sena-
lando que se tomaban «de las que se guardan en Granada, que es
donde mas y mejor se labran», basindose en las ordenanzas de la
seda de Granada de 1526.

Se exportaron, por tanto, desde el reino nazari la materia pri-
ma, las técnicas y los modelos hacia los virreinatos americanos,
especialmente a Nueva Espana, consolidando asi una industria
artesanal sedera americana emulando la sederia de al-Andalus,
aunque este proceso fue bastante efimero, ya que a finales del si-
glo xvi, la produccién de seda en América habia disminuido con-
siderablemente debido a la competencia de la seda procedente de
China a través del Gale6n de Manila.

Esta ruta, conocida como el Gale6n de Manila, desafiara anual-
mente la inmensidad del océano en el mds largo y terrible de todos
los viajes que se hacen por el mundo, permitiendo un trasvase comer-
cial y cultural entre tres continentes que cambiara la forma del
ver y entender el mundo. Esta primera globalizacion que mantuvo



en contacto las dos orillas del Pacifico permitié el intercambio
entre regiones distantes y diversas de personas, objetos e ideas, in-
cidiendo de forma inevitable en la conformacién de sus realidades
sociohistoricas.

En este contexto, la presencia de seda cruda y manufacturada
que desde China se embarcaba en los cargamentos del galeén su-
puso una constante tension y, por ende, un conflicto de intereses
con la seda peninsular antes mencionada, especialmente andalu-
za, procedente de Granada y de Sevilla, ya que su llegada masi-
va se hacia a bajo coste. Chatiles, estamenas, encajes, terciopelos,
muselinas y rasos convivian, por tanto, con la estrella de los teji-
dos por excelencia en este intercambio mercantil: la seda.

Descripcion

Muiltiples manufacturas de seda asidtica se utilizaron para la vesti-
menta de la época en forma de sayas, casacas, ceniidores, jubones
y hasta kimonos de Japén, algo que se puede constatar gracias a
los inventarios de bienes de Manila y cargamentos del gale6n. Sin
olvidarnos de los ornamentos de seda para la liturgia, conservan-
dose bastantes ejemplos de casullas y ternos completos.

Aunque el complemento por excelencia que se comercializé
en la Nao de China fueron los mal llamados mantones de Manila,
que provenian en realidad de las fabricas de China y adoptaron
el nombre del puerto del que parten hacia la peninsula, tras el
establecimiento de la Real Compaiiia de Filipinas en el siglo xvii.
Pronto dej6 de ser un objeto de lujo vinculado a la burguesia para
ser adaptado gracias a las trabajadoras de la Fabrica de Tabacos
de Sevilla, convirtiéndose en atributo popular de la indumentaria
tradicional andaluza.

Propuesta didactica

Lee los textos y responde a las cuestiones que se plantean al
final.



12. De diferentes génerosy suertes

TEXTO 1:

Es tierra muy poblada y rica, adonde hay minas de oro y plata, y
muchos y muy buenos morales, por lo cual se comenzé a criar aqui
primero la seda: y aunque en esta Nueva Espafna no ha mucho que
esta granjeria se comenzo, se dice que se cogerdn en este afilo mas de
quince mil libras de seda: y sale tan buena, que dicen los maestros
que la tratan, que la tonozti es mejor que la joyante de Granada (de
Motolinia, 1988, p. 47).

TEXTO 2:

De ordinario, vienen de la gran China 4 Manila, mucha cantidad de
somas y juncos (que son navios grandes) cargados de mercaderias,
y cada ano suelen venir treinta, y otra veces cuarenta navios, que
aunque no entran juntos, en forma de flota y armada vienen en es-
cuadras, con moncion y tiempo hecho, que lo mas ordinario, es d la
luna nueva de Marzo; son de los provincias de Canton, Chincheo, y
Ucheo, de donde salen; hacen su viaje hasta la ciudad de Manila, en
quince 6 veinte dias, y venden sus mercaderias, y vuelven 4 tiempo,
antes que entren los vendabales, que es en fin de Mayo y pocos dias
de Junio, por no peligrar en su navegacion.

Estos navios vienen cargados de mercaderias, con gruesos mercade-
res cuyas son, y con criados y factores de otros que quedan en la Chi-
na, y della salen con permiso y licencia de sus Virreyes y mandarines,
y las que comunmente traen y se venden a los Espanoles, son seda
cruda en mazo, fina de dos cabezas, y otra de menos ley; sedas flojas
finas, blancas y de todos colores, en madejuelas, muchos terciopelos
llanos, y labrados de todas labores, colores y hechuras; y otros, los
fondos de oro, y perfilados de lo mismo; telas y brocadetes de oro
y plata, sobre seda en diversas colores y labores, mucho oro y plata
hilada en madejas, sobre hilo y sobre seda, pero, 1a hojuela de todo el
oro y plata, es falsa, sobre papel: damascos, rasos, tafetanes, y gorba-
ranes, picotes, y otras telas de todas colores, unas mas finas y mejo-
res que otras; cantidad de lenceria de yerba, que llaman lenzesuelo,
y de manteria blanca de algodon, de diferentes géneros y suertes;
para todo servicio; almizcle, menjuy, marfil, muchas curiosidades
(de Morga, 1609/1997, pp. 311-312).



Debate e investigacion:

Describe brevemente el contexto historico-cultural de los
dos primeros relatos.

En grupo, buscad en internet las palabras relacionadas con
la seda o con el oficio y produccion de este material que
aparecen en los textos y construid un vocabulario especifico
con ellas. Anadir al menos diez palabras mas. Clasificar
estas palabras en grupos y subgrupos segtin vuestro criterio.

Todavia existen en la ciudad de Granada muchas calles que
conservan el nombre de las distintas actividades que conllevaba
la manufactura de la seda: Tintoreros, Azacayas, Blanqueo, Da-
masqueros, Caldereria, Hileras, Plegadero Alto, Tinte, Toqueros,
Cuesta de Maranas...

Conoce a través de los textos de la exposicion «Oficios y arte
de la seda en Granada» los oficios relacionados con la trans-
formacion de la seda (https://www.granada.org/inet/archivo-
munpal.nsf/wwtod/71E8C5D3FFEC9458C1258 BAFO03DA-
D40?0OpenDocument).

;Hay en tu ciudad algiin nombre relacionado con el oficio de
la seda? ;Y con otros oficios de la época medieval o moderna?

Bibliografia

De las Casas, G. (1996). Arte nuevo para criar seda. (A. Garrido Aranda, Ed.).

Editorial Universidad de Granada.

Fabregas, A. (2017). La seda en el Reino Nazari de Granada. En R. Franch

Benavent, y G. Navarro Espinach (Coords.), Las rutas de la seda en la
historia de Espafia y Portugal (pp. 39-63). Publicacions de la Universitat
de Valencia.

Ruiz Gutiérrez, A. (2016). El Galeon de Manila. 1565-1815. Relaciones artis-

ticas entre Espafia y Filipinas. Universidad de Granada.


https://www.granada.org/inet/archivomunpal.nsf/wwtod/71E8C5D3FFEC9458C1258BAF003DAD40?OpenDocument
https://www.granada.org/inet/archivomunpal.nsf/wwtod/71E8C5D3FFEC9458C1258BAF003DAD40?OpenDocument
https://www.granada.org/inet/archivomunpal.nsf/wwtod/71E8C5D3FFEC9458C1258BAF003DAD40?OpenDocument

13. Reflejos de nacar:
impronta japonesa en los

enconchados novohispanos

ANA Ruiz GUTIERREZ
Universidad de Granada




Figura13.1. Concha de madreperla.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



13. Reflejos de nacar

Relacion deodraficay temporal

El trafico artistico promovido a través del Galeon de Manila, junto
con el gusto por lo asidtico en el virreinato de Nueva Espana, hizo
que pronto surgieran una serie de obras novohispanas influen-
ciadas directamente por los articulos procedentes de Asia, con los
que se surtié un mercado avido de este tipo de productos y se sol-
ventaban los problemas de abastecimiento generados por la fuerte
demanda de los mismos. La importancia de este proceso se refleja
en la cantidad de objetos que nos han llegado y que muestran las
dimensiones y el calado que alcanzé esta simbiosis cultural.

En ese sentido nos referimos, por ejemplo, a todo un reperto-
rio amplio de mobiliario procedente de Japén principalmente, en
cuya elaboracién sera el nacar o madreperla el material protago-
nista, y en el que destacan armarios, papeleras, sillas, escritoriosy
biombos, entre otros. Un conjunto de bienes muebles, en defini-
tiva, que pronto formaron parte del imaginario del virreinato de
Nueva Espanay, con el tiempo, del europeo.

La pintura enconchada o enconchado es una técnica artisti-
ca producto del ingenio novohispano con reminiscencias del arte
namban,’ ya que las teorias vigentes sobre ellos aluden a que la
utilizacion de la concha nacar o madreperla es influencia direc-
ta del intercambio de las lacas urushi’ japonesas elaboradas con
la técnica del raden.? Aunque estas piezas enconchadas, general-
mente lienzos o tablas de tematica religiosa o histodrica (algunas
de ellas conformaron los afamados biombos), no siguen especi-
ficamente la técnica de la laca urushi, sino que estan pintadas al
6leo con incrustaciones de nicar gracias a un aglutinante animal,

1. El arte namban surgio del contacto entre Espaiia y Japon a lo largo de la segunda
mitad del s. xvi y de las primeras décadas del s. xvii. El término namban (B8 %) significa
‘barbaros del sur’, en referencia a esos comerciantes y misioneros provenientes de la pe-
ninsula ibérica que establecieron relaciones con el pais nipén.

2. El urushi es la savia obtenida del urushinoki (‘arbol de urushi’ —Toxicodendron
vernicifluum—), un drbol de hoja ancha caducifolio de la familia Anacardiaceae, originaria
de Japo6n, China y Corea, de la que el urushiol es el componente principal. El urushi se
utiliza como adhesivo y como material de recubrimiento. En paises del sudeste asidtico,
como Vietnam, Tailandia y Myanmar, crecen arboles similares, pero el componente
principal de su savia difiere del que tiene el urushinoki.

3. Setrata de una técnica en la que se combina la incrustacién de finas laminas de
ndcar con la de maki-e (combinacién de urushi con polvo de oro o plata).



evidenciando asi la impronta artesanal propia americana en estas
producciones.

Este intercambio de objetos y saberes entorno al nacar proce-
dente de Asia y su huella en los enconchados son fundamentales
para la comprension integra de la cultura visual del virreinato de
Nueva Espana hasta su disolucién en el siglo xix.

Descripcion

Hoy se conocen mas de trescientas pinturas enconchadas en dis-
tintas colecciones ptblicas y privadas de Argentina, México, Esta-
dos Unidos de América y Espafa principalmente. De todas ellas,
la mayoria conforman series de tematica religiosa, y solo existen
algunos ejemplos de tematica profana, como una de las mas cono-
cidas: las series vinculadas a la conquista de México, ubicadas en
Espafa, Argentina y México, y que se exhibieron en el afio 2022y
2023 en el Museo de América en la exposicion «La luz del nacar.
Reflejos de Oriente en México». Algunas de las tablas enconcha-
das exhibidas daban muestra de la genialidad de los Génzalez,
Miguel y Juan, que trabajaron en sus talleres en México durante
los anos finales del siglo xvii.

Propuesta didactica

Vencedores y vencidos. Conquista de México-Tenochtitlan.
Describe brevemente las crénicas de este acontecimiento his-
torico dependiendo de las percepciones de cada bando a través
de este breve articulo.
https://alatinacolonia2013.wordpress.com/wp-content/
uploads/2013/02/lectura-jose-luis-mtz.pdf

Analiza y compara la iconografia de los enconchados deposi-
tados en el Museo del Prado (p. 246) con el biombo con las
escenas de la conquista de México conservados en el Museo de
Historia de la Ciudad de México (pp. 252-254).

https://www.mesoweb.com/es/articulos/sub/Moctezuma_II.pdf


https://alatinacolonia2013.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/02/lectura-jose-luis-mtz.pdf
https://alatinacolonia2013.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/02/lectura-jose-luis-mtz.pdf
https://www.mesoweb.com/es/articulos/sub/Moctezuma_II.pdf

13. Reflejos de nacar

Revisa también las fichas catalograficas de estas piezas en el
Museo del Prado.
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/con-
quista-de-mexico-por-hernan-cortes-19-y-20/2afc1873-59ae-
4558-910d-bf425212d147

Bibliografia

Cabanas Moreno, P. (2013). Huellas del arte japonés en Nueva Espana:
Biombos, enconchados y maques. En Lacas Namban. Huellas de Japon
en Espafia. IV Centenario de la Embajada Keicho (pp. 297-319). Ministe-
rio de Educacién, Cultura y Deporte.

Cortés, A., Zaragoza, V., y Rossell Pedraza, X. (2023). Los enconchados
de La conquista de México en un museo mexicano ;Cuadros o biom-
bos? El dilema de un objeto. Res Mobilis, 12(15), 33-57. https://doi.
0rg/10.17811/rm.12.15.2023.33-57

Curiel, G. (2007). Al remedo de la China: el lenguaje achinado y la for-
macion de un gusto dentro de las casas novohispanas. En G. Curiel
(Ed.), Orientes-Occidentes. El arte y la mirada del otro. XXVII Coloquio
Internacional de Historia del Arte. UNAM-IIE.

Garcia Saiz, C. (1980). La Pintura Colonial en el Museo de América. Los
enconchados. (Vol.II). Direcciéon General del Patrimonio.

Kawamura, Y. (2013). Juan Gonzdlez y Miguel Gonzdlez. Visita de
Cortés a Moctezuma. En Lacas Namban. Huellas de Japon en Espaiia.
IV Centenario de la Embajada Keicho (pp. 430-435). Ministerio de Edu-
cacién, Cultura y Deporte.

Ocana Ruiz, S. (2013). Nuevas reflexiones sobre las pinturas incrustadas
de conchay el trabajo de Juan y Miguel Gonzalez. Anales del Instituto
de Investigaciones Estéticas, (102), 125-176.

Ocaiia Ruiz, S. (2015). Enconchados: gustos, estrategias y precios. Anales
del Instituto de Investigaciones Estéticas, (106), 75-112.

Zabia de la Mata, A. (2022). La luz del ndcar. Reflejos de Oriente en México.
Ministerio de Educacién, Cultura y Deporte.


https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/conquista-de-mexico-por-hernan-cortes-19-y-20/2afc1873-59ae-4558-910d-bf425212d147
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/conquista-de-mexico-por-hernan-cortes-19-y-20/2afc1873-59ae-4558-910d-bf425212d147
https://www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-arte/conquista-de-mexico-por-hernan-cortes-19-y-20/2afc1873-59ae-4558-910d-bf425212d147
https://doi.org/10.17811/rm.12.15.2023.33-57
https://doi.org/10.17811/rm.12.15.2023.33-57




14. Marfiles, el oro blanco

de la época moderna

ANTONIO RAFAEL FERNANDEZ PARADAS
Universidad de Granada




Figura.14.1 Detallede la Sadgrada Familia (1600-1700).

Museo Arqueolégico Nacional.



14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna

En sentido estricto, el término marfil define solo a la materia que
conforma los colmillos o defensas de los elefantes, pero en la prac-
tica también acoge a los colmillos de otros animales como el ma-
mut o la morsa.

El marfil, llamado oro blanco, fue el material predilecto para
realizar obras de pequeno formato, siempre ajustado al tamano
de las defensas de elefantes utilizadas. Actualmente, la escultura
de marfil de calidad se encuentra entre los objetos mads cotizados
del mercado.

Etimolégicamente, marfil quiere decir ‘diente de elefante’ y es
una palabra de raiz arabe: cazmal-fil (fil ‘elefante’ y cazm ‘hueso’).
En funcion del contexto lingiiistico que nos encontremos, podre-
mos encontrar diversas acepciones y procedencias del término.
Mientras que en algunos paises deriva de la raiz latina ebur, en el
entorno germano procede del término elfenbein "hueso de elefan-
te’. En Inglaterra, Francia, Holanda, Italia y Cataluna disponen de
términos semejantes: ivory en inglés, ivore en francés, ivoor en neer-
landés, avorio en italiano y vori en catalan. Proceden todos ellos
del sustantivo latino ebur, del que en espafiol procede el adjetivo
ebiirneo. En portugués encontramos el término marfim. El término
griego élephantddos equivale también a ‘diente de elefante’ (de dont
y €lephas). En ruso se denomina slonobaia kosti, literalmente ‘hueso
de elefante’.

Procedencia. Los nucleos originarios de desarrollo de los elefantes
son Africa y Asia (Abisinia, India, Siam...). La calidad y tamafo
depende de su procedencia. Es importante tener en cuenta la pro-
cedencia de los colmillos y que los centros productores de talla en
marfil adquieren los colmillos de marfil en un determinado lugar.
Formalmente, los colmillos filipinos, indios y africanos muestran
caracteres vinculantes que son basicos a la hora de aplicar un pe-
ritaje a las piezas de marfil.

Tamarno:
Longitud de 1.50 a 2 m.

Anchura aproximada de unos 20 cm.
Pueden alcanzar un peso de hasta 50 kg.



Estructura: Formada por capas fibrosas calcificadas alrededor de
un nucleo central o pulpa. Presenta su parte inferior protegida por
esmalte al exterior y hueco en su interior. La seccion transversal
presenta un corte muy parecido al de la madera, en capas concén-
tricas curvilineas.

Color: La calidad depende de la dureza, de la consistencia y del
brillo, siendo el mds apreciado el procedente de la costa oeste de
Africay el de Siam. Sus colores oscilan entre un blanco brillante y
tonos amarillentos, a veces ligeramente rosados. Con el tiempo se
oscurece, dependiendo de la cantidad de aceite de su composicién.
Alo largo de la historia, frecuentemente el marfil se ha presentado
policromado.

Talla: Similar a las de las maderas duras. Precisa sierras, limas,
buriles, etc.

Conservacion: Al igual que la madera, depende de la humedad y
temperatura.

Es mas sélido que la madera.

Tipos de marfil:

Elefante (Loxodonta africana, Elephas maximus) y Mamut (Mam-
muthus primigenius)
El marfil procede de dos incisivos superiores modificados.
El mamut se extingui6 hace 10 000 anos.
Morsa (Odobenus rosmarus)
Se usaba ya en los siglos x1 y xi1.
Especialmente utilizado en obras de arte en Escandinavia,
Rusia y las Islas Britdnicas.
Actualmente lo utilizan los inuit de Groenlandia y Canada.
Procede de dos caninos superiores modificados.
Los colmillos de una especie de morsa que habita en el Paci-
fico pueden alcanzar un metro de longitud.
Los dientes de morsa tienen forma de espiga redondeada e
irregular y una longitud de unos cinco centimetros.
Cachalote y orca (Physeter catodon y Orcinus orca)
La longitud media de los dientes de cachalote puede ascender
a los veinte centimetros.



14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna

Ambas especies tienen dientes conicos con una pequena capa

de esmalte en la punta.

El corte transversal del diente de ambas especies es redondo

u ovalado.

Los dientes de orca tienen dos pequenas mellas periféricas.
Narval

Especialmente utilizado en los paises del norte.

Es una ballena artica que se observa raramente.

En un individuo maduro el colmillo puede alcanzar una lon-

gitud de dos a siete metros.

Debido a su blancura y dureza se solicitaba para llaves de

piano y mangos de cuchillos.
Hipopo6tamo (Hippopotamus amphibius)

Usado por los romanos para realizar dentaduras postizas.

Los caninos superiores e inferiores y los incisivos son las

fuentes mas comunes de marfil de hipopétamo.

Cada tipo de diente tiene una morfologia propia.

Jabali verrugoso (Phacochoerus aethiopicus)

Se obtiene de los caninos inferiores y superiores.
Suceddneos del marfil: Hueso, concha, cdlao de Borneo, marfil
vegetal, sucedaneos manufacturados con caseina y resina, con
polvo de marfil y resina...

Descripcion

Los marfiles de los siglos xvi y xvii, en el caso espanol, actualmen-
te se sitdan entre los mas desconocidos del panorama ebtirneo,
ya que, por ejemplo, si comparamos los estudios dedicados a los
marfiles hispano-filipinos, la bibliografia y estudios relativos a
los marfiles netamente esculpidos en suelo espanol es bastante
escasa.

Debemos de tener en cuenta que el periodo medieval, especial-
mente el gético y la repercusién de los talleres franceses, supusie-
ron una de las etapas mds brillantes en la historia de la eboraria.
Los ultimos ejemplares de la eboraria gética indican su decaden-
cia en el transcurso del siglo xv.

Los Siglos de Oro vendran marcados por una escasez general
del material, lo que conllevara que en una primera etapa, el pri-
mer Renacimiento, sean pocas la obras que podamos mencionar



en relacion, por ejemplo, a los ejemplares conservados de la se-
gunda mitad del siglo xvi y los siglos xvi y xviir.

Las esculturas de la época, a lineas generales, muestran los ca-
racteres propios de las clasificaciones estilisticas imperantes: Re-
nacimiento, Manierismo, Barroco, Rococé y Neoclasicismo. Ca-
bria mencionar que las obras manieristas tienen continuidad en
el Barroco y que en ocasiones resulta complicado peritar y situar
una pieza en una determinada época. El manierismo supone una
época de esplendor en la eboraria europea; el sentimiento refina-
do y elitista de la época favorece su produccion.

El desarrollo estilistico-cronolégico de nuestra escultura en
marfil de la primera mitad del siglo xvir se desarrolla en una triple
direccion: la italiana, la flamenquizante y la puramente espanola,
siendo el transito al Barroco progresivo. El realismo contenido de
las escuelas andaluzas sera una de las producciones mas impor-
tantes de la eboraria espanola. Con caracter general, en Espafia
domina la iconografia religiosa, sobresaliendo especialmente los
crucificados, cuestion en parte comprensible si partimos de la
bondad del material y la consideracién de este como noble.

La denominacién marfil hispano-filipino se utiliza para designar
un conjunto de piezas que llegaron a Espafia procedentes de los
territorios de ultramar, de las actuales Filipinas e Indonesia. Se
trata de piezas que iconograficamente se expresan en lenguajes
europeos, pero que fueron realizadas por artistas orientales an6-
nimos, los sangleyes, chinos residentes en Filipinas. A partir del
siglo xvii, se ha documentado el trabajo de indios y mestizos cris-
tianizados en el desarrollo de los trabajos, aunque parece ser que
bajo las supervisiones de los sangleyes. 1.a produccién de piezas se
extendié durante toda la permanencia espanola en el territorio,
desde 1565 a 1898.

Los ejemplares de la segunda mitad del siglo xvi acusan un
fuerte orientalismo en su personalidad: son esquematicos en sus
formas y destacan por su gran tamano, debido a la edad de los ele-
fantes del momento. Las piezas del siglo xvii presentan mayor de-
sarrollo artistico. En el siglo xviii volvemos a encontrar un interés
por el esquematismo corporal mezclado con un fuerte gusto por
la policromia. Desde el punto de vista de la iconografia, destacan
las tematicas religiosas y los santos relacionados con las 6rdenes
que intervinieron en la cristianizacion de Filipinas.



14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna

Figura14.2. 1) Detalle de La Dolorosa (segunda mitad del siglo xvi) y
2) Detalle del Santo Nifio de Cebd (1600-1700).

1) Escuela dranadina. Museo Nacional de Artes Decorativas, Madrid, y
2) Museo de América. Ludar de procedencia: Manila (isla de Luzén, Filipinas).

Propuesta didactica

¢Conoces al Santo Nifio de Cebd?

Busca la historia de este curioso nifno. ;A qué se debe su nom-
bre? ;Cudles son las fechas mds importantes de su historia?
;Qué personajes histéricos estan relacionados con é1?

¢Cémo ha llegado el nifio al Museo de América?

Imaginate que eres un navegante del siglo xvii y que vives en
Manila, Filipinas. Te han encargado una importante misién:
traer la milagrosa imagen del Santo Nifio de Cebt a la corte del
rey Carlos III en Madrid. Busca un mapa y traza la ruta que ten-
dras que hacer para que la imagen llegue al rey. jjRecuerda!! Es-



tas en el siglo xvi: los caminos y los mares son peligrosos, las
rutas son diferentes a las actuales y el Santo Nino es codiciado.

iNo olvides utilizar tu sextante para navegar por los mares!

Bibliografia

Estella Marcos, M. (1967). Virgenes de marfil hispanofilipinas. Archivo
esparfiol de arte, 40 (160), 333-358.

Estella Marcos, M. (1984). La escultura barroca de marfil en Espafia: las
escuelas europeas y las coloniales. Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas.

Fernandez Paradas, A. R. (2016). Preciosismo y refinamiento: La ebora-
ria barroca. En: A. R. Fernandez Paradas (Coord.), Entre el barroco y
el siglo XX1. Escultura barroca espafiola. Nuevas lecturas desde los Siglos de
Oro a la Sociedad del Conocimiento (pp. 171-187). ExLibric.

Ferniandez Paradas, A. R. (Coord.) (2016). Entre El Barroco y el siglo xxi.
Escultura barroca espafiola. Nuevas lecturas desde los Siglos de Oro a la
Sociedad del Conocimiento. (Vol. I). ExLibric.

Sierra de la Calle, B. (2018). El Santo Nifno de Cebt y la evangelizacion de
Filipinas. Congreso Internacional de Historia “Primus circumdedisti me”,
319-344.



15. El catecismo de fray
Pedro de Gante.

Evandelizar y educar

en la fe cristiana

GLoRrIA EspiNOSA SpiNOLA
Universidad de Almeria




Fid.15.1. Catecismo en papel europeo, de 83 paginas, formato 8 x 6 cm.
Fray Pedro de Gante.

Biblioteca Nacional de Espafia. Copia extraida de
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000057904&page=1


http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000057904&page=1

15. El catecismo de fray Pedro de Gante

Relacion deodrafica y temporal

Fray Pedro de Gante (h. 1480-1572) llegé a México en agosto de
1523 junto con fray Juan de Ayora y fray Juan de Tecto, tres fran-
ciscanos del convento que la orden tenia en Gante, y lo hicieron
por mandato del emperador Carlos V. Se instalaron en la ciudad
de Tezcoco, fundando el que seria el Convento de San Antonio
de Padua, que incluia una escuela para la educacién en la doc
trina cristiana de nifnos y ninas indigenas. Alli se les ensefiaba a
leer, escribir, cantar y tafier un instrumento, aprender un oficio
y, a aquellos que mostraban mejores actitudes, se les daba una
formacion mas esmerada para colaborar con los religiosos en la
prédica y evangelizacion de sus congéneres. En 1526, fray Pedro
se trasladé al Convento de San Francisco de la Ciudad de México,
fundando y dirigiendo la Escuela de San José de los Naturales,
ubicada en el atrio del convento, siguiendo el mismo modelo que
habia implementado en Tezcoco.

En un primer momento, en San José, la formacion de estos ni-
nos se hizo en ndhuatl, la lengua mas hablada en el Valle de Mé-
xico, pero pronto a los hijos de los indios caciques o principales
se les formo6 en la gramatica latina, la materia mas apreciada en
la educacién europea, un aprendizaje que también fue la base de
otra escuela franciscana de gran prestigio: el Colegio de la San-
ta Cruz en Tlaltelolco. En cambio, a los hijos de los macehuales
Unicamente se los instruia en los preceptos y ritos de la nueva
religion.

La instruccién cristiana de los indigenas necesit6 de un gran es-
fuerzo pedagogico, siendo uno de los métodos empleados los cate-
cismos en pictogramas que, tomando como referencia la escritura
mesoamericana, transcribian las palabras de la doctrina en ima-
genes. Ahora bien, el sistema mds habitual fue, tras trasladar al
alfabeto latino la fonética ndhuatl, la composicion e impresion de
manuscritos directamente en la lengua vernacula, principalmente
tras la introduccion de la imprenta en 1539 a peticién del primer
obispo de México, fray Juan de Zumarraga. Otros manuscritos di-
dacticos de fray Pedro de Gante fueron La cartilla para enseiiar a
leer (1569) y la Doctrina cristiana en lengua mexicana (1547 y 1553).



Descripcion

Este catecismo atribuido a fray Pedro de Gante se data en una fecha
temprana de la evangelizacion mexicana, a finales de la década de
1520. Cada pagina se ordena en cinco bandas horizontales a do-
ble pagina en las que se suceden imagenes muy esquemadticas y de
vivos colores que se leen de izquierda a derecha. El contenido del
catecismo se inicia con la senial de la santa cruz, oraciones (avema-
ria, credo, Yo confieso, salve), mandamientos, sacramentos, obras de
misericordia y una breve doctrina sobre las verdades de la fe.

Este catecismo forma parte de los manuscritos conocidos como
testerianos, denominados asi porque su invencion le fue atribuida a
otro fraile franciscano, fray Jacobo de Testera. Dichos manuscritos
forman un corpus de veinticinco ejemplares que se caracterizan
por su pequefo tamano, por estar pintados, a veces con anotacio-
nes, y por transcribir en imagenes, casi palabra por palabra, textos
que se aprendian de memoria. Estas obras se fechan entre los si-
glos xv1y x1x, y se encuentran dispersas en diferentes instituciones
de Europa, Estados Unidos y México.

Propuesta didactica

Lee los textos y responde a las cuestiones que se plantean al
final.

TEXTO 1:
Carta de fray Pedro de Gante a Carlos V, 31 de octubre de 1532

He tenido y tengo cargo de ensenar los nifios y muchachos a leer y
escribiry predicar y tratar en todo esto, y como yo no soy sacerdote he
tenido mads tiempo y oportunidad en esta causa, y por haber razona-
ble habilidad, y la gente para ello hace aprovechado razonablemen-
te. Y sin mentir puedo decir harto bien que hay buenos escribanos
y predicadores y pldticos con harto hervor, y cantores que podrian
cantar en la capilla de V.M. que sino se ve no se creerd. Para ensenar y
doctrinar estos muchachos hace hecho dentro del sitio o corrales de



15. El catecismo de fray Pedro de Gante

nuestra casa una escuela y capilla donde continuamente se ensefian
quinientos o seiscientos muchachos ( Cartas de Indias, pp. 51-53).

TEXTO 2:

En su busqueda de formas eficientes y sencillas de transmitir la doc-
trina catdlica, los miembros de las 6rdenes religiosas presentes en Mé-
xico recurrieron a distintos soportes: desde la musica (sobre todo en
el caso de los dominicos y los jesuitas) a las representaciones teatrales
y las obras de arte figurativo en general. Pero sin duda fueron las pin-
turas, grabados e ilustraciones los que mads éxito tuvieron, debido a
su uso tradicional en la redaccién y transmision de saberes entre las
sociedades originarias de aquellas tierras. (Civallero, 2017, p. 6).

Investiga sobre los principales o caciques y los macehuales.
;Por qué tuvieron una educacion diferenciada?

Descubre: ;quién fue Jacobo de Testera y cudl fue su labor
como evangelizador?

Investiga sobre fray Pedro de Gante y valora su trabajo en
México.

Descubre: ;qué son los pictogramas? ;Qué valor tenian en
los pueblos prehispanicos?

Bibliografia

Cartas de Indias (1887). Ministerio de Fomento-Imprenta de Manuel G.
Hernédndez.

Cortés Castellanos, J. (1987). El Catecismo en pictogramas de fray Pedro de
Gante. Fundacion Universitaria Espafiola.

Gaillemin, B. (2022). ;Imagenes universales? La relacion entre el idioma
y la imagen en los catecismos pictograficos coloniales de México. En
B. Alcantara Rojas, M. A. Sanchez Aguilera, y T. Rosas Xelhuantzi
(Coords.), Vestigios manuscritos de una nueva cristiandad (pp. 133-164).
UNAM.

Yunes Vincke, E. (2018). La Doctrina christiana en lengua mexicana
de fray Pedro de Gante: una herramienta pedagdgica para el Nue-
vo Mundo. Estudios de Historia Novohispana, 59, (julio-diciembre),
118-147.






16. La labor de los
franciscanos en Meéxico.
El atrio conventual como

espacio cristiano indigdena

GLoRrIA EspiNOSA SpiNoOLA
Universidad de Almeria




Figura16.1. Estampa titulada «La ordanizacion franciscana en México».

Inserta enellibro de fray Diedo de Valadés, Retérica Cristiana, publicado en
Perugia (Italia), 1579. (CCO). Extraido de https://www.flickr.com/photos/
internetarchivebookimages/14586423378/


https://www.flickr.com/photos/internetarchivebookimages/14586423378/
https://www.flickr.com/photos/internetarchivebookimages/14586423378/

16. La labor de los franciscanos en México

Relacion deodrafica y temporal

Una vez consumada la conquista de los territorios americanos por
las armas, la monarquia hispana debi6 afrontar la conquista espi-
ritual de los pueblos indigenas, una labor que le fue encomendada
mediante el llamado patronato regio, y que significaba que el pa-
pado cedia una serie de derechos eclesidsticos a la Corona que, a
cambio, debia organizar, proveer y edificar todo aquello que fuese
necesario para su cristianizacion. De esta manera, tras la desa-
fortunada experiencia en tierras caribenas, las inmensas tierras
continentales, con su gran diversidad étnica y cultural, se abrian
tras la conquista de la gran México-Tlaltelolco en 1521, ofreciendo
una nueva oportunidad para convertir y evangelizar en los valo-
res de la primitiva Iglesia cristiana a estos pueblos iddlatras. Una
providencial y compleja empresa que fue asignada a las 6rdenes
mendicantes de San Francisco, Santo Domingo y San Agustin, las
cuales definieron las estrategias y los métodos a seguir, y en la que
destacaron especialmente los padres franciscanos, pues fueron los
primeros en establecerse en México en mayo de 1524.

Este trabajo misional exigio el conocimiento de las lenguas in-
digenas, herramienta fundamental para comunicarse y trasmitir
el mensaje de Cristo, pero también para conocer sus creencias,
tradiciones, ceremonias y festividades, es decir, toda su cultura
y orden vital, los cuales seran transformados por la acciéon evan-
gélica que los religiosos realizaran en los atrios de los complejos
conventuales.

Estos atrios se definen como espacios especialmente dedicados
a la poblacion indigena, lugares donde se la educaba en los princi-
pios de la nueva fe, pero también en las herramientas del conoci-
miento occidental, como el latin, asi como en las diferentes artes
y oficios, tanto indigenas como europeas, siendo el ejemplo mas
destacado la Escuela de San José de los Naturales en el Convento
de San Francisco de la Ciudad de México. Arquitecténicamente,
estos atrios se caracterizan por ser grandes espacios al aire libre
que, cercados por una barda almenada de mamposteria, antece-
dian a la iglesia del recinto conventual, y en los que se encerraban
otras construcciones como la capilla abierta, espacio devocional
y littirgico; las capillas posas de las esquinas, donde se posaba el
santisimo sacramento durante las frecuentes procesiones que alli



se celebraban, y la cruz de piedra que, con los simbolos de la pa-
sion de Cristo, se ubicaba en el centro de los mismos.

Descripcion

Fray Diego de Valadés, de origen extremeno, llegé a México cuan-
do tan solo tenia cuatro anos de edad, y se formé en el convento
franciscano de la Ciudad de México con fray Pedro de Gante, cur-
sando estudios humanisticos, filosofia y teologia, llegando tam-
bién a dominar varias lenguas autéctonas como otomi, tarasco
y mexicano. De vuelta a Espafa, hacia 1572 y tras su paso por
la corte del rey Felipe II, march6 a Roma, donde se encontraba
en 1575. En las ciudades italianas de Roma y Perugia, escribié su
Retorica Cristiana, impresa en esta tltima ciudad el 25 de mayo de
1579, una obra dedicada al papa Gregorio XIII, compuesta por 378
pdginas y 26 estampas realizadas con diversas técnicas de graba-
do, siendo el objetivo principal de este fraile crear un manual para
uso de los predicadores en Indias basado, metodolégicamente, en
el arte de la memoria.

La estampa de la «Organizacion franciscana en México»
ilustra cémo el atrio fue el recinto conventual propio de los indi-
genas. En el centro de la composicion se representa una alegoria
de la nueva iglesia indiana llevada en andas por fray Martin de
Valencia, quien lider6 la primera barcada de la orden llegada a
México, y el propio san Francisco de Asis. Repartidos por todo
el espacio abierto existen diversos grupos de indios asistidos por
frailes que aprenden la doctrina cristiana y todo lo relacionado
con la administracion de los sacramentos. Igualmente, en las cua-
tro esquinas atriales aparecen las capillas posas en las que nue-
vamente un franciscano predica a los fieles congregados, agrupa-
dos segtin el sexo y la edad, mientras que en la capilla abierta,
representada en la zona inferior de la estampa con siete naves, se
celebra la confesion, la comunion, la extremauncion, la eucaristia
y, sobre todo, ya que ocupa el espacio central, se imparte justicia,
pues escribia Valadés que «escuchamos todas las controversias de
los indios que estan relacionadas con lo espiritual, y por causa de
la buena voluntad que nos tienen ponemos fin a ellas sin aparato
de juicio» (p. 493).



16. La labor de los franciscanos en México

Propuesta didactica

Lee el texto y responde a las cuestiones que se plantean al final:

... De trecho en trecho hacen sus arcos triunfales, y en las cuatro es-
quinas que hace el circuito o vuelta de la procesién levantan cuatro
como capillas, muy entoldadas y adornadas de imagenes y de verjas
de flores con su altar en cada una, a do el sacerdote diga una oracion,
y después de dicha, por via de descanso y entretenimiento, sale una
danza de nifios bien ataviados al son de algunas coplas devotas (mo-
tetes) que juntamente con los ministriles cantan los cantores. Otra
capilla como estas se hace a la salida del patio enfrente de la puerta de
la iglesia, que es el primer paradero o descanso de la procesién en la
cual van otras danzas y bailes que causan regocijo (Mendieta, p. 98).

Compara el texto con la estampa de la «Organizacién
franciscana de México» de fray Diego de Valadés sefialando
similitudes y diferencias entre ambas fuentes historicas.
;Como se describe una procesion en el texto? Investiga
sobre las ceremonias y fiestas celebradas en los conventos
mendicantes.

Estampa «Discunt omnia» (‘aprenden de todo’). En esta segun-
da lamina, Valadés ilustra cémo utilizaba fray Pedro de Gante
el método de la memoria artificial. Investiga y debate sobre esta
metodologia educativa.



Figura16.2. Estampa titulada «Discunt omnia».

Inserta en el libro de fray Diego de Valadés, Retérica Cristiana, publicado en Perugdia (Italia),
1579. Extraido de https://es.wikipedia.ord/wiki/Diedo_de_Valad%(C3%A9s#/media/
Archivo:Houghton_Typ_525.79.865_-_Rhetorica_christiana,_Diego_Valad% C3%A9s,_211.jpg
Fuente: Typ 525.79.865, Houghton Library, Harvard University.


https://es.wikipedia.org/wiki/Diego_de_Valad%C3%A9s#/media/Archivo:Houghton_Typ_525.79.865_-_Rhetorica_christiana,_Diego_Valad%C3%A9s,_211.jpg  
https://es.wikipedia.org/wiki/Diego_de_Valad%C3%A9s#/media/Archivo:Houghton_Typ_525.79.865_-_Rhetorica_christiana,_Diego_Valad%C3%A9s,_211.jpg  

16. La labor de los franciscanos en México

Bibliografia

Chaparro Gémez, C. (2015). Fray Diego de Valadés. Evangelizador francis-
cano en Nueva Espafia. Centro Extremeno de Estudios y Cooperacién
con Iberoamérica.

Espinosa Spinola, G. (1999). Arquitectura de la Conversion y Evangelizacion
en la Nueva Espafia durante el siglo xvi. Universidad de Almeria.

Lépez de la Torre, C. F. (2016). El trabajo misional de fray Pedro de Gan-
te en los inicios de la Nueva Espafa. Fronteras de la Historia, 21(1),
90-116.

Mendieta, fray Gerénimo de (1997). Historia eclesidstica indiana, (obra
escrita en 1595). Consejo Superior de la Cultura y las Artes.

Pizarro Gémez, F. J. (2018). Los atrios conventuales: espacios, arquitec-
turas e imdagenes para la evangelizacion. En R. Perales Piqueres, y M.
P. Benitez de Unanue (Coords), Los conventos del siglo XVI de Pueblo y
Morelos. Patrimonio cultural mundial (pp. 61-83). Universidad Popular
Auténoma de Puebla.






17. La cruz, simbolo
fundamental del cristianismao.
Iconodrafia, simbolodia

y didactica

GuaDALUPE ROMERO-SANCHEZ,

VioLeTA PiNa PaReDES v FrRaNcIsco JosE Jurapo PEREZ
Universidad de Granada (Campus de Ceuta)




Figura17.1. Cruz.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



17. La cruz, simbolo fundamental del cristianismo

Relacion deodrafica y temporal

La cruz es considerada el emblema principal del cristianismo; es
su simbolo mas reconocible, aunque su presencia y significaciéon
fue cambiando con el transcurso de los siglos. Es el signo mas
utilizado y uno de los mds antiguos, esta presente en las formas
estructurales de los templos, en las procesiones, en el cuerpo supe-
rior de los retablos, en algunos bienes de caracter littrgico (copo-
nes, cdlices, campanillas, ternos, pilas...), en lapidas sepulcrales,
caminos, atrios o plazas, e identifica también a los discipulos y
fieles.

Como instrumento de martirio y suplicio era cruel e ignomi-
niosa. Tuvo un origen remoto, probablemente asirio, siendo los
fenicios sus difusores y pasando por Egipto, Grecia, Siria, Carta-
go, persas e indios. De Cartago la adoptan los romanos (Monreal
Casamayor, 1997). Su practica fue abolida por Constantino I en el
318 (al parecer por respeto a la pasion de Cristo).

A pesar de su uso universal por parte de la comunidad cristiana,
la cruz no se empled desde el principio, sino que el triunfo de su
representacion tuvo lugar en el primer tercio del siglo 1v. Por un
lado, se relaciona con la vision del emperador Constantino I en el
ano 312, cuando, seglin cuenta la leyenda, antes de la batalla que
tuvo lugar cerca del puente Milvio (dltimo combate del conflicto
desatado por los emperadores romanos de Oriente y Occidente) se
le apareci6 la cruz en el cielo pidiéndole sustituir el aguila impe-
rial en el labaro durante el combate. Desde entonces, Constantino
adopto el lema «In hoc signo vinces» (‘con este signo venceras’). Por
otro, con el periplo que llev6 a santa Elena, madre de Constantino,
en el 326 a Tierra Santa en busca de la vera cruz, la cual encontro,
segun los relatos. En el camino ordend la construccién de tres igle-
sias, la de la Natividad en Belén, la de la Ascension en el monte de
los Olivos y la del Santo Sepulcro en Jerusalén, también conocida
como Basilica de la Resurreccion, consagrada en el ano 335.

Siguiendo a Cots Morat6 (2012), de Jerusalén pasaria a Cons-
tantinopla y desde ahi a Roma, siendo introducida por el papa
Sergio I; no obstante, san Paulino de Nola en el siglo v hizo refe-
rencia en uno de sus textos a que sobre el altar del templo colgaba
la cruz 'y el monograma de Cristo. En Espana su presencia aparece
atestiguada en época bizantina (siglo vii), manteniéndose vigente
con posterioridad (Silva, 2001).



Pero ademas de la cruz de altar, destacamos las cruces proce-
sionales, especialmente relacionadas con las cofradias, institu-
ciones basicas de la vida social de una comunidad cristiana. De
entre ellas, proliferaron las dedicadas a la vera cruz, existentes en
Europa (especialmente en Italia) desde la Edad Media y generali-
zandose durante los siglos del Barroco, como expresion particular
de veneracion de la pasion de Cristo (Garcia Fernandez, 2009).
De hecho, las disposiciones emanadas del Concilio de Trento sir-
vieron de impulso para la ereccién de corporaciones, pues daban
validez al culto de las imdgenes. En América se organizan expo-
nencialmente, agrupando a toda la sociedad, espafoles, mestizos,
indios, criollos, negros o mulatos. Estas cofradias fueron espe-
cialmente importantes en las areas rurales y ocuparon un papel
fundamental en la evangelizacion y transmision de los mensajes
cristianos, ademas de garantizar auxilio social y una buena muerte
con entierro, velatorio, misa y sepultura (Jiménez Jiménez, 2022).

Descripcion

La cruz es una figura formada por dos lineas que se atraviesan o
cortan perpendicularmente y hace alusion al patibulo en cuyos
travesanos se clavaban o sujetaban manos y pies de los conde-
nados al suplicio. En él, segtin los Evangelios, padecié y muri6
Jesucristo (Mt 27, 32-56; Mc 15, 1-5; Lc 23, 26-49; Jn 19, 17-30). Es
la carga simbdlica que llevan los fieles, como reflejo de vida y en
el camino de la salvacién. Por ello, ocupa un lugar preeminente en
las iglesias, principalmente sobre el altar, teniendo especial signi-
ficado y presencia durante la eucaristia (Garcia Mogollén, 2010).
Ante la cruz se prestaba juramento y esta presente cuando se
reza el rosario, pues abre y cierra el proceso mismo de la oracién.
Los fieles se santiguan o trazan la sefal de la cruz sobre uno mis-
mo (tocandose con la mano derecha sucesivamente la frente, el
pecho y cada hombro, reproduciendo el signo del martirio sobre
su cuerpo) pudiendo acompanar el gesto con la recitacién de una
féormula trinitaria (<En el nombre del Padre —silaba pa en la fren-
te—, del Hijo —silaba hi en el vientre— y del Espiritu Santo —si-
labas pi 'y san en ambos hombros—. Amén»). Si el gesto se realiza
sobre alguna persona o cosa, se esta bendiciendo. Por otro lado,
si las personas, antes de santiguarse, se persignan haciendo tres



17. La cruz, simbolo fundamental del cristianismo

cruces sobre frente, boca y corazon, se trata, ademads, de una in-
vocacion a la accion de la divinidad para mantenerse libre de lo
siguiente:

Malos pensamientos (primera cruz). Férmula: «Por la sefal de
la santa cruz».
Malas palabras (segunda cruz). Formula: «De nuestros enemigos».
Malos sentimientos (tercera cruz). Férmula: «Libranos, Sefor,
Dios nuestro».

Es simbolo de redencién y de la victoria de Cristo contra el mal.
Los programas iconograficos relacionados tienen sentido tanto a
nivel litdrgico, como expresiéon simbodlica de los misterios de la
religién, como a nivel didactico o de catequesis de la doctrina cris-
tiana (Cots Morat6, 2012). En este aspecto, uno de los simbolos
mads claros es la imagen del cordero mistico o apocaliptico, nimba-
do y con banderola de triunfo en sus patas que a veces, en cruces
procesionales o de altar, sustituye a la figura de Cristo o se ubica
en su reverso (Rodriguez Peinado, 2010).

Siguiendo a Cots Moraté (2012), podemos realizar una apro-
ximacién a una clasificacién de las imagenes relacionadas con la
cruz o con la crucifixion:

El desamparo de Cristo. Es el momento del abandono, del que
Jests es consciente cuando dice «Dios mio, Dios mio, ;por qué
me has abandonado?» (Mt 27, 46; Mc 15, 33). Por ello, se suele
representar solo el crucifijo o la imagen de Jests, pero ni al Es-
piritu Santo, ni al Padre.
Imdgenes conceptuales. Cristo Rey, Agnus Dei, el pelicano y
sus crias, INRI, anagrama de Cristo, corazén traspasado por
tres clavos, la Trinidad, el calvario (con san Juan y la Virgen
Dolorosa), la asuncién de la Virgen...
Escenas narrativas.
Tipos iconograficos de la pasion: la dltima cena, la oracién
en el huerto, la resurreccion de Adan, el lavatorio, el prendi-
miento, la coronacién de espinas, Cristo atado a la columna,
Cristo con la cruz a cuestas, la bajada a los infiernos, la baja-
da a los limbos, la ascension...
El ciclo de Cristo: el nacimiento, el anuncio a los pastores, la
adoracion de los Reyes Magos, la huida a Egipto...



Propuesta didactica

Segun se incluye en el Diccionario de los simbolos (Chevalier,
1988, p. 362), los cuatro simbolos fundamentales son los si-
guientes: centro, circulo, cruz y cuadrado. Centrandonos en la
cruz, existe un gran nimero y variedad de signos cruciferos.
Haz una clasificacion de los diferentes tipos (aspa, cruceta,
labaro...) y su significado o simbolismo, indicando a quién
representan y si existe algtn tipo de ritual en su uso o coloca-
cién. Una vez realizado, busca informacién sobre el origen de
la esvastica.

Desde la época altomedieval la cruz posey6 un valor apotropaico
y profildctico, siendo objeto de culto y sacandose en procesion.
Desde el siglo x se convierte en simbolo de triunfo o victoria
de Cristo sobre la muerte. Indaga sobre el significado de las
palabras resaltadas en cursiva y busca representaciones picto-
ricas o temas iconogréficos relacionados con ellas. Incluye en
tu investigacion empresas politicas o campanas militares, no
Unicamente escenas religiosas.

San Paulino de Nola, obispo de esta regién italiana (diocesis
situada en la provincia de Ndpoles), es mencionado también
en el capitulo dedicado a las campanas. La palabra Nola hace
referencia a la capital de la Campania, de cuyo vocablo pue-
de derivar el nombre de este objeto, siendo el patron de los
campaneros. La campana y la cruz son los elementos mas re-
conocibles del cristianismo. Haz una ficha biografica de este
importante religioso.

En América, una figura especialmente vinculada al significado
de la cruz para el cristianismo fue santa Rosa de Lima (1586-
1617), quien dej6 una profunda huella en el continente por las
acciones que desarroll6 en vida. Mujer profundamente devota
y entregada a los demas, en su vida desarroll6 practicas ascéti-
cas. De su biografia destacamos frases como «fuera de la cruz,
no hay otra escalera para subir al cielo» o «que todos sepan



17. La cruz, simbolo fundamental del cristianismo

que la gracia sigue a la tribulacion. Sepan que, sin el peso de
las aflicciones, no se alcanza la altura de la gracia». Haz una
descripcion de sus elementos iconograficos e investiga sobre
la presencia de cofradias dedicadas en su honor en tu pueblo,
ciudad o pais.

Mads alld del cristianismo, la cruz, simbolo fundamental, fue
utilizado por algunos pueblos precolombinos, entre los que
destacamos la cultura maya. En Palenque, por ejemplo, la
cruz florida puede verse en el Templo del Sol. Investiga so-
bre las cruces, su simbologia y su representaciéon en la época
prehispanica.

Bibliografia

Chevalier, J. (1988). Diccionario de los simbolos. Herder.

Cots Moratg, F. P. (2012). Simbolo y visualizacién en las cruces procesio-
nales valencianas (ss. xiv-xx). Laboratorio de Arte, 24(1), 47-74. https://
doi.org/10.12795/LA.2012.i24.04

Garcia Fernandez, E. (2009). Las hermandades y cofradias de la Vera
Cruz en el Pais Vasco. Hispania Sacra, 61(124), 447-482.

Garcia Mogollén, F. J. (2010). Cruces procesionales y de altar de los si-
glos xv al xix en los arciprestazgos de Béjar y Fuentes de Béjar de la
Didcesis de Plasencia. Norba-Arte, 30, 25-54.

Jiménez Jiménez, 1. (2022). La religiosidad popular indiana: las cofra-
dias de Andalucia a América. Encrucijada de mundos: identidad, imagen
y patrimonio de Andalucia en los tiempos modernos. Junta de Andalucia
y Universidad de Sevilla. https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosi-
dad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/

Kubiak, E. y Romero-Sanchez, G. (en prensa). Santa Rosa de Lima en la
parroquia de San Jerénimo de Cusco. Quiroga, revista de patrimonio
iberoamericano, 24.

Monreal Casamayor, M. (1997). La Cruz: iniciacién a un estudio tipol6-
gico. Emblemata, 3, 9-44.

Rodriguez Peinado, L. (2010). La Crucifixién. Revista Digital de Icono-
grafia Medieval, 2(4), 29-40. https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-
2013-11-21-6.%20Crucifixi%C3%B3n.pdf


https://doi.org/10.12795/LA.2012.i24.04
https://doi.org/10.12795/LA.2012.i24.04
https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/
https://grupo.us.es/encrucijada/la-religiosidad-popular-indiana-las-cofradias-de-andalucia-a-america/
https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-2013-11-21-6.%20Crucifixi%C3%B3n.pdf
https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-2013-11-21-6.%20Crucifixi%C3%B3n.pdf

Silva, N. (2001). Crucifijo de Don Fernando y Dona Sancha. El simbolo
de la Cruz. En AA VYV, Creencias, simbolos y ritos religiosos. (Pieza del mes.
Ciclo 1999-2001) (pp. 2-10). Museo Arqueoldgico Nacional. https://
www.man.es/dam/jcr:1b02c328-f3fe-4776-935b-216499f1588e/
man-pieza-mes-2001-03-crucifijo-fernando-sancha.pdf


https://www.man.es/dam/jcr:1b02c328-f3fe-4776-935b-216499f1588e/man-pieza-mes-2001-03-crucifijo-fernando-sancha.pdf
https://www.man.es/dam/jcr:1b02c328-f3fe-4776-935b-216499f1588e/man-pieza-mes-2001-03-crucifijo-fernando-sancha.pdf
https://www.man.es/dam/jcr:1b02c328-f3fe-4776-935b-216499f1588e/man-pieza-mes-2001-03-crucifijo-fernando-sancha.pdf

18. El paisaje sonoro de
la comunidad.

Campanas y campanillas

en la vida social y litdrdica

GuaDALUPE ROMERO-SANCHEZ,

Ewa KuBiak Y Tamara Gavira RomAN
Universidad de Granada (Campus de Ceuta) y
Universidad de Lodz (Polonia)




Figura18.1. Campanilla.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Codigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



18. El paisaje sonoro de la comunidad

Relacion deodrafica y temporal

El 30 de noviembre de 2022, el toque manual de campanas es-
panol pasé a formar parte de la Lista representativa del patrimonio
cultural inmaterial de la humanidad de la UNESCO. Segun se extrae
del informe, en Espaifia perviven mds de treinta formas diferentes
de tocar manualmente las campanas, constituyendo un lenguaje
sonoro que con el transcurrir de los siglos se convirtié en un me-
dio de comunicaciéon comunitario de la vida festiva, cotidiana,
littirgica e incluso laboral. Esta declaratoria contribuye no solo a la
conservacion de su memoria, sino a intentar mantener un legado
hoy en peligro por la carencia de campaneros, figura fundamental
para salvaguardar esta practica ancestral.

Pero ;desde cuando se usan las campanas y campanillas? El
uso de estos objetos, en su origen de pequeno formato, se constata
desde tiempos remotos y fue generalizado en diferentes culturas,
como egipcios y griegos, apareciendo incluso en textos cldsicos de
la Roma clasica; no obstante, en la cultura cristiana toma conside-
racion de objeto sagrado apareciendo en el libro del Exodo cuan-
do Yahvé expone a Moisés la forma de las vestiduras. En relacion
a la sobrettnica se dice: «**Y en sus orlas hards granadas de azul,
purpura y carmesi alrededor, y entre ellas campanillas de oro al-
rededor. ** Una campanilla de oro y una granada, otra campanilla
de oro y otra granada, en toda la orla del manto alrededor. *>Y
estara sobre Aarén cuando ministre; y se oira su sonido cuando él
entre en el santuario delante de Jehova y cuando salga, para que
no muera» (Exodo, 28, 33-35).

Por otro lado, el origen de su uso como elemento de comuni-
cacién se establece a partir del siglo v, cuando comienzan a colo-
carse sobre muros o espadanas, al parecer por indicacién de san
Paulino de Nola, obispo de esta region italiana (diocesis situada
en la provincia de Ndpoles), considerado por ello el patrén de los
campaneros. Nola era, ademas, la capital de la Campania, de cuyo
vocablo puede derivar su nombre.

Continuando con la linea cronolégica, es en el siglo v cuan-
do se generaliza el uso de la campana como elemento exterior de
las parroquias; no obstante, tenemos que esperar hasta los siglos
X1 y xi1 para dar comienzo a la fundicién de campanas de gran
formato dispuestas, ahora si, sobre grandes campanarios. En el si-
glo xv quedan establecidas sus formas, distinguiéndose dos tipos:



la campana romana y la de esquilén, de perfiles mas sinuosos y
estilizados. Con la conquista de América, el empleo de las cam-
panas se generaliz6 también a lo largo y ancho del continente,
haciéndose presente tanto en las grandes ciudades (en catedrales,
monasterios, conventos, parroquias...... ) como en los pueblos in-
digenas, en sus iglesias doctrineras. De hecho, la disposicién sobre
espadanas en muchos de estos templos, fundamentalmente del vi-
rreinato de Perd, serd caracteristico de su tipologia arquitecténica.

Descripcion

Algunas campanas se hicieron de hierro fundido, pero lo habitual
era confeccionarlas en bronce, pues le aportaban una mayor dure-
za y una mejor sonoridad. Aunque existian tratados de fundicién,
cada maestro fundidor tenia su formula, de la que eran especial-
mente celosos, pues del perfeccionamiento de la aleacién (aproxi-
madamente un 80 % de cobre y un 20 % de estafio) dependia la
calidad del producto y, por tanto, su éxito comercial.

En alzado la campana tiene cinco partes: hombro, tercio, me-
dio, medio-pie y pie. Como elemento diferenciador entre ellas,
pueden aparecer cordones o finas bandas horizontales rodean-
do el objeto. Habitualmente tienen inscripciones, ademads de un
nombre propio que las singulariza y que en particular alude a un
cristo, santo o virgen al que estdn dedicadas. Nunez Penaflor, en
el desarrollo de su tesis doctoral, expone algunos versos de la glo-
sa Corpus Juris, entre otros, que han aparecido como inscripcion
en algunas campanas:

«Plano en las exequias, quebranto los rayos; celebro con cantos
los sdbados, excito a los perezosos, disipo las tempestades, apa-
ciguo las disputas sangrientas».

«Yo alabo al Dios verdadero, llamo al pueblo, retino al clero;
lloro a los difuntos, ahuyento a las nubes tempestuosas, doy
lustre a las fiestas.



18. El paisaje sonoro de la comunidad

La fundicién, bendicion e instalacién de una campana era un
evento festivo de gran importancia en la comunidad, que ademas
las costeaba, pudiendo hacerlo también algiin gremio, cofradia o
mecenas. Su mantenimiento debia ser continuo, y no faltan refe-
rencias en los libros de fabrica de los constantes gastos destinados
para esta finalidad o para la reparacién de algunas de sus partes,
como también ocurria, por ejemplo, con el érgano. Los gastos de
conservacién no solo atendian a su refundicion, cuando estas se
rajaban, sino también a la estructura que la sustentaba o integra-
ba, como mazas, ejes o badajos, entre otros.

El sonido de la campana se produce por la vibracién que re-
sulta al golpear el extremo inferior con el badajo o martillo me-
tdlico. Dependiendo del tipo de volteo, tafiido, repique... que se
produjera, se establecia una comunicacién particular, avisando de
tristezas o alegrias, convocando al templo, marcando el tiempo o
avisando de un peligro o de otras muchas situaciones. En Semana
Santa, sin embargo, enmudecian, siendo sustituidas por matracas
de madera en las ciudades o villas, o por grandes carracas que
recorrian las calles en las localidades menores o pueblos (de todo
ello da cuenta la documentacién).

Centrandonos ahora en el analisis de las campanillas, estas, ya
fuera en solitario o conformando un carrillén (varias campanas
unidas formando grupo), eran imprescindibles durante la liturgia,
pues advertian a los fieles de los momentos mas relevantes duran-
te la celebracién. Debemos tener en cuenta que, siguiendo el rito
tridentino y hasta que el Concilio Vaticano II no lo modificara,
la misa se celebraba ad orientem, esto es, estando el sacerdote de
espaldas a los fieles, en lugar de versus populus, como se practica
en la actualidad. En este sentido, las campanillas resultaron muy
ttiles para el momento culmen de la celebracion, evitando dis-
tracciones. Su sonido era la sefial necesaria para tomar conciencia
de lo que estaba sucediendo y se prestara atencion al momento
del milagro en el que Cristo se hacia presente en cuerpo, almay
divinidad. Pero no era este el inico momento en que se hacian
sonar las campanillas, a veces en las genuflexiones que realizaba
el sacerdote o durante la elevacién de los dones también se hacia
oir la campanilla.



Propuesta didactica

Analiza en grupo el siguiente poema explicando su significado:
;Quién no echa una mirada al sol cuando atardece?
;Quién quita sus ojos del cometa cuando estalla?

;Quién no presta oidos a una campana cuando por algin hecho
tane?

;Quién puede desoir esa campana cuya musica lo traslada fuera de
este mundo?

Ningtin hombre es una isla entera por si mismo.
Cada hombre es una pieza del continente, una parte del todo.

Si el mar se lleva una porcién de tierra, toda Europa queda disminui-
da, como si fuera un promontorio, o la casa de uno de tus amigos, o
la tuya propia.

Ninguna persona es una isla; la muerte de cualquiera me afecta, por-
que me encuentro unido a toda la humanidad; por eso, nunca pre-
guntes por quién doblan las campanas; doblan por ti.

John Donne. Londres (1572-1631). Poeta metafisico inglés.

Nolas o nolanas es el nombre que reciben las campanas de coro
que son de formato pequeno. ;Podrias adivinar el origen de su
nombre?

Busca en internet un ejemplo de campana romana y de campa-
na de esquilén y haz una descripciéon de ellas destacando sus
diferencias estéticas.



18. El paisaje sonoro de la comunidad

Como has podido comprobar, las campanas tenian nombre.
;Podrias decir el nombre de la campana o campanas del tem-
plo de tu localidad? Si no es asi, ;podrias averiguarlo? ;A qué
se deben esos nombres? ;Cual es el origen de estas campanas?

En las comunidades indigenas americanas la vida se desarrolla-
ba a son de campana. Haz un ensayo explicando esta afirmacion.

Bibliografia

Alonso Ponga, J. L., y Sdnchez del Barrio, A. (1997). La campana. Patrimo-
nio sonoro y lenguaje tradicional. Fundacién Joaquin Diaz.

Diez Martinez, M. (1999). El lenguaje de las campanas: un ingrediente de
la vida diaria gaditana en el siglo xvii. Tavira: revista electrénica de for-
macion de profesorado en comunicacion lingiiistica y literaria, 16, 147-160.

Fernandez Penia, M. R. (2013). Las campanas. Transmisoras de la litur-
gia y de la fiesta religiosa. En: F. J. Campos y Fernandez de Sevilla
(Coord.), Patrimonio inmaterial de la Cultura Cristiana (pp. 159-174).
Ediciones Escurialenses.






19. El arcabuz.

El arma de Belceb

DanieL Macias FERNANDEZ
Universidad de Cantabria




Figura19.1. Soldat mit ArkRebuse, por Jacques de Gheyn Il.

Herzog Anton Ulrich Museum, Germany. CC BY-NC-SA.Imaden de 1587 que muestra
un soldado arcabucero portando un arma de mecha del siglo xvi. Este mediria unos
130 centimetros, de los cuales dos terceras partes corresponden al cafion.

Los materiales que lo componian eran la maderay el hierro.



19. Elarcabuz

Relacion deodrafica y temporal

La apariciéon de las armas de fuego y su extension en los campos
de batalla gener6 una revolucién tecnolégica en el arte de la gue-
rra, pero al mismo tiempo modifico la propia esencia del comba-
te. El teatro de operaciones se llen6 de nubes de humo y el sonido
de las explosiones se apoder6 del entorno. No fueron pocos los
observadores que lo describieron. En este sentido, se puede des-
tacar la narracién de Ludovico Ariosto (1532/1846, p. 168): «Con
furia horrenda y con fragor, la bala [...], cual rayo voraz, retumba
y truena». En Espana también se ensefioreaba en destacadas obras
literarias. Garcilaso de la Vega (1543/1995) describia: «Fiero rui-
do contrahecho / de aquel que para Jupiter fue hecho / por ma-
nos de Vulcano artificiosas». Autores como Miguel de Cervantes
(1605/1998) o Francisco de Quevedo (1670/1999) sustituyeron la
intervencion de dioses del pante6n romano por referentes cristia-
nos. El primero lo describia como «diabdlica invencién» (p.38) y
el segundo aludia a un poder divino sustraido por el hombre: el
rayo y el fuego, «que en la mano sola de Dios cabe cerrar».

El primer diccionario monolingiie castellano también integra-
ba referencias sobrenaturales; se referia al arcabuz como un «arma
forjada en el infierno inventada por el demonio» (de Covarrubias,
1611, pp. 83-85). Al mismo tiempo, describia el artilugio bélico y
menciona diferentes nombres conforme a sus distintas especifici-
dades —generalmente morfoloégicas—. Su origen parece ser chino
—inspirado en los cafiones de mano asiaticos— y haber llegado
a Europa via comerciantes o por las invasiones de mongoles du-
rante el siglo xi1. Los castellanos lo usaron en sus dltimas campa-
fas contra los musulmanes en la peninsula ibérica y lo llevaron a
América desde el inicio de la conquista, si bien, como toda tecno-
logia castrense, sufrié una evolucion conforme pasaron los afnos.
En el mismo sentido, se tendié a incrementar porcentualmente las
tropas dotadas con armas de fuego. En cualquier caso, su mayor
coste con respecto a sus homénimas blancas y su escasa precision
fueron cuestiones que limitaron su omnipresencia.



El arcabuz fue un arma temible, si bien tenia inconvenientes
por su propia manufactura artesanal, su necesario mantenimiento
y la cantidad de artefactos complementarios para su uso, su peso
y su reducida cadencia de disparo y su escaso tiro ttil. De manera
somera, se puede sefialar que era un artilugio de madera y hierro
que pesaba unos ocho kilogramos y tenia una longitud aproxima-
da de un metro de largo. Su recarga y disparo se podian realizar,
dependiendo de la pericia del tirador, cada minuto o par de minu-
tos. En cuanto a la precisiéon, era muy escasa y se necesitaba una
masa de fuego para garantizar resultados en el enemigo. Era un
arma que, en el mejor de los casos, tenia un disparo ttil a cincuen-
ta metros, si bien hay quien circunscribe su eficacia a la mitad de
distancia, reduciendo su uso a bocajarro. El proceso previo a abrir
fuego era largo: se necesitaba recargar el arma —avancarga— con
polvora, la bala, meter el taco y presionar con la baqueta. Para ge-
nerar la ignicién se habia de hacer con una mecha encendida, algo
harto complicado en dias de lluvia o entornos lacustres. Ademads,
el necesario mantenimiento del artilugio para su correcto funcio-
namiento exigia cargar con una considerable impedimenta.

Hay quien defiende que estos instrumentos militares fueron
el equivalente a las «armas atémicas» en la conquista de América
por los espanoles (Martinez, 1997, p. 28). Sin embargo, la reali-
dad descrita permite matizar tales afirmaciones. La superioridad
tecnolégica ha sido y es una ventaja castrense evidente, pero no
constituye un axioma para el desenlace de la guerra.

En cualquier caso, se ha de afirmar que la combinacién de ar-
mas de fuego con fuerzas dotadas de armas blancas —especial-
mente piqueros— fue capaz de alumbrar un nuevo dominio de la
infanteria sobre los campos de batalla. La todopoderosa caballeria
medieval fue sustituida por las formaciones antedichas durante
buena parte de la Edad Moderna.



19. Elarcabuz

Descripcion

El arcabuz era un arma de fuego portatil que alcanzé6 enorme pro-
tagonismo en los ejércitos europeos entre los siglos xv y xvii, si
bien su existencia en los campos de batalla tuvo unos contornos
cronologicos mas amplios. Este artilugio bélico se compone de
tres partes principales, a saber: una caja, un canén y un mecanis-
mo de disparo. La primera era una pieza de madera —a ser posi-
ble noble— donde se insertaban las otras dos partes. La cana era
donde se asentaba el canon y daba paso al hueco del dispositivo
de activacion del disparo. La dltima fraccion era la curena —cula-
ta— y podia rematarse con una coz. En cuanto al cafién, su longi-
tud era variable, pero rondaba el metro. Era de hierro, de seccién
octogonal o circular y su espesor no era uniforme; era mas ancho
en la zona de la ignicion y mas estrecho conforme se acercaba a la
boca del arma. Las balas eran esféricas, de metal y no uniformes.
El peso medio de una bala era de algo menos de treinta gramos.
Por tultimo, el dispositivo de disparo fue el elemento que mas
evolucion6 y pas6 de un serpentin, una varilla metalica en forma
de S que albergaba la mecha, a llaves de pedernal.

El disparo era producto de la ignicién de la pélvora, previa
presion en el gatillo que accionaba el serpentin o llave. Aquella
generaba los gases que expulsaban el proyectil por el canén. Aun-
que dependia de la cantidad de pdlvora usada —a mayor cantidad
mayor potencia, y también mds opciones de reventon—, se puede
ofrecer una velocidad de salida de la bala de unos doscientos me-
tros por segundo. La deflagracion generaba un enorme estruendo
y una nube dcida por la pélvora. La concentracién de tiradores
llenaba el ambiente de una niebla téxica y un ensordecedor ruido
que aterraba a soldados bisofios —propios y enemigos—.



Propuesta didactica

Se pretende realizar una situacion de aprendizaje a partir del
analisis de obras de arte americanas del periodo colonial. En
concreto, se trata de los caracteristicos dngeles arcabuceros. Su
representacion y simbolismo permiten la reflexién y el pensa-
miento critico en el alumnado.

Figura19.2. 1) Andel Arcabucero. Escuela cuzquefia.
2) Anénimo. Sin titulo (andel arcabucero), siglo xvii/xvii.

1)Imaden de Mestremendo bajo licencia CC BY-SA 4.0.
2) Iglesia de Nuestra Sefiora de la Asuncion, Casabindo, Ardentina.

A partir de las imagenes, reflexiona y contesta a las siguientes
cuestiones:

Haz una descripcion de las imdgenes. ;Te parece curioso
que los angeles porten armas? ;Conoces representaciones
de dangeles con armas? ;Por qué crees que llevan este tipo
de utiles?



19. Elarcabuz

Reflexiona sobre la representacion del arcabuz y la
descripcion de los efectos de tal arma en el campo de
batalla. ;Te parece que las pinturas muestran el estruendo
y las nubes de humo caracteristicas de la ignicién de tales
armas? ;le parece que es una representacion idealizada de
la guerra?

Escribe un pequeno ensayo sobre la realidad terrible de
la guerra y algunas representaciones idealizadas de la
misma (500 palabras). ;Crees que hay intereses detras de
tal politica de edulcoracion de las conflagraciones bélicas?.
Se recomienda pensar en los videojuegos bélicos actuales
(sagas Call of Duty, Medal of Honor, Battlefield...).

Bibliografia

Ariosto, L. (1846). Orlando Furioso. En Tesoro de Autores Ilustres. Don
Juan Oliveres. (Trabajo original publicado en 1532).

de Cervantes, M. (1998). Don Quijote de La Mancha. Instituto Cervan-
tes-Critica. (Trabajo original publicado en 1605).

de Covarrubias, S. (1611). Tesoro de la lengua castellana. Luis Sanchez.

de la Vega, G. (1995). Obra poética y textos en prosa. Critica. (Trabajo ori-
ginal publicado en 1543).

de Quevedo, F. (1999). Las tres musas tltimas castellanas, segunda cumbre
del Parnaso esparfiol. EDAF. (Trabajo original publicado en 1670).

Ferniandez de Medrano, S. (1708). El perfecto artificial, bombardero y arti-
llero. Henrico y Cornelio Verdussen.

Lameiras, J. (1994). El encuentro de la piedra y el acero. UNAM, Fondo de
Cultura Econémica.

Larranaga, R. (1986). Sobre la fabricacion de arcabuces y mosquetes. Gla-
dius, 17, 63-65.

Martinez, F., y Sanchez, J. M. (2013). Tercios de Espafia. La infanteria le-
gendaria. EDAF.

Martinez, J. L. (1997). Herndn Cortés. UNAM, Fondo de Cultura Econé-
mica.






20. El mosquete.
De la conquista a

la revolucion

DanieL Macias FERNANDEZ
Universidad de Cantabria




Fidura 20.1. Mosquete.

Por Tower [British Ordenance].
Missouri History Museum. http://collections.mohistory.ord/resource/82861.


http://collections.mohistory.org/resource/82861

20. Elmosquete

Relacion deodrafica y temporal

El mosquete fue una de las primeras armas de fuego portatiles que
habia de cargarse por la boca del canén. Se consideré una evolu-
cion del arcabuz. Grosso modo, tenia el doble de calibre y alcance
que su antecesora, si bien no sustituy6 a esta tltima inmediata-
mente. Ambos artilugios fueron complementarios y convivieron
en el tiempo entre los siglos xvi y xvii, momento en que la evolu-
cion del mosquete permitié su implantacion mayoritaria en los
ejércitos modernos. Este lento proceso se debia a que sus primeros
modelos eran muy pesados y necesitaban ser apoyados en una
horquilla para su disparo. Tanto fue asi que los mosqueteros se
desprendieron de su peto metdlico para poder cargar con su nueva
arma y equipamiento necesario; incluso se requirié un ayudante
para portar con parte de la impedimenta. Ademas, el coste de fa-
bricacién era mayor que el de los arcabuces.

Lo anunciado hizo que los primitivos mosquetes se usaran
como complemento a la infanteria, manteniendo largo tiempo la
cohabitacion con otras armas blancas y de fuego. Eran muy efica-
ces a la manera de artilleria movil —ligera—, pero no como arma
comun de la infanteria. Su uso terrestre parece deberse al duque
de Alba, a finales del siglo xvi, quien exploré con mucho éxito su
inclusién en formaciones de combate mayores. A partir de este
momento, el mosquete no dejé de ganar protagonismo; fue es-
pecialmente ttil en teatros de operaciones tendentes al estatismo
o en la defensa de posiciones. También se ha de destacar que se
pudo empezar a disparar a distancia —el arcabucero lo haria a
bocajarro— y mantener una cadencia de fuego constante y mas o
menos efectiva.

Paulatinamente, a pesar de la complejidad en la fabricacion,
coste, mantenimiento, entrenamiento del tirador y ejecucion del
disparo —previa carga—, este tipo de armas de fuego se fueron
imponiendo en los campos de batalla del mundo moderno. Hubo
quien afirmé que «las perfectas maquinas para la guerra son la
pistola, el mosquete, la artilleria, los morteros, las bombas y las
granadas» (Ferndndez de Medrano, 1708, p. 67). En cualquier
caso, se quiere matizar esta afirmacion. El entorno americano, por
ejemplo, quedaba muy distante de las fabricas de armas hispanas
y hubo una carencia constante de artilugios de este tipo para la
conquista, pacificacion y defensa del territorio de potencias fora-



neas. A modo de ejemplo, el virrey de Nueva Espana, el marqués
de Mancera, en 1665 escribia a Felipe IV: «Y son tan continuos
los socorros que piden destas armas para todas las plagas de las
yslas de Barlovento que es ymposible poderlos hager deste reyno»
(Espino, 2019, p. 191). Al mismo tiempo, el entorno y la clima-
tologia no eran las mas propicias para los primeros mosquetes:
los ambientes hiimedos incidian en la ineficacia de las armas de
fuego. También se ha de destacar el lento y tedioso proceso de re-
carga. Un nativo podia disparar varias veces un arco mientras un
mosquetero trataba de recargar una tnica vez su arma. El alcance
y el poder de penetracion eran claramente superiores en el ingenio
europeo, pero para combatir contra infanteria ligera sin armadu-
ra metdlica —alta movilidad— no era una ventaja especialmente
relevante.

En cualquier caso, la evoluciéon del mosquete fue muy signifi-
cativa en términos de reduccién del tamano y el peso; también en
lo que respecta al mecanismo de disparo. Se pas6 de un artilugio
pesado que necesitaba del apoyo de una horquilla para efectuar
el disparo, mediante el contacto con una llama, a una creciente
eficiencia en el peso y la implantacién de llaves de mecha, prime-
r0; de rueda, después, y de chispa, en dltimo lugar. Estos avances
en los mecanismos de ignicién simplificaron mucho la tarea del
tirador. También lo hizo la invencién del cartucho de pélvora,
que permitia una recarga mds rapida y precisa. Las innovaciones
citadas acabaron permitiendo que el mosquetero se convirtiese en
la columna vertebral de la infanteria europea, imponiéndose al
desfasado arcabuz y limitando la importancia de las armas blan-
cas en los campos de batalla.

Descripcion

El mosquete es, en esencia y como se ha dicho, una evolucién del
arcabugz, si bien con mayor calibre. Ello incidia en un mayor peso
y, por tanto, una menor versatilidad en manos del infante, si bien
también permitia tener un mayor alcance: unos 150 metros de
media —para principios del siglo xvii— si bien hay quien eleva la
cifra a distancias maximas de 400 metros. En este mismo momen-



20. Elmosquete

to se la describia como un «arma terrible, y al que la lleva pesada»,
definicién muy en la linea de lo dicho (Covarrubias, 1611, p. 556).

Este artilugio constaba de un caiién, un tubo metalico que ron-
daba el metro de longitud y que tenia una seccion octogonal o
redonda. En cuanto al calibre, el didmetro interior del cafio se si-
tuaria entre los 16 y 22 milimetros. Ello le permitia albergar balas
esféricas de alrededor de 50 gramos y un didmetro ligeramente
inferior al minimo del cafién. El anima de este era lisa, no tenia
estriado el interior de la superficie, lo que limitaba su precision.
Por su parte, los mosquetes octogonales perdian potencia —en la
ignicion— por no facilitar la adaptacion de la bala —esférica— a
la forma del candn, lo que hacia que se escapasen parte de los
gases de la explosion. Este ducto estaba montado sobre la caja,
una pieza de madera noble que servia de soporte estructural y
que contaba con unos 150 centimetros de largo, la cual acababa
en la curena. La longitud total del arma se solia corresponder con
la cifra antedicha. En cuanto al peso, aunque sufrié una enorme
evolucion —de mas pesados a mas ligeros—, podemos hablar de
unos nueve kilogramos en los modelos iniciales, cantidad que fue
reducida a la mitad en los postreros desarrollos.

El sistema de disparo del mosquete, al igual que el arcabuz o la
pistola, sufrié una gran mejora tecnologica durante la Edad Mo-
derna, algo ya mencionado. Se pasé de la mecha a las llaves —de
rueda, de chispa y de percusion—.

Propuesta didactica

Se pretende realizar una situacion de aprendizaje a partir del
andlisis y reflexion de fuentes primarias textuales e iconogra-
ficas del periodo. En concreto, el texto clasico sobre la guerra
justa-injusta de fray Bartolomé de las Casas y una serie de obras
pictéricas que aluden a los distintos usos del mosquete —a sa-
ber, en qué causas se han empleado—. En global, se busca que
el alumnado analice y reflexione acerca de problematicas so-
ciales relevantes y actuales: la guerra, a partir de ejemplos his-
toricos relevantes en relacion al objeto descrito en la presente
ficha.



TEXTO:

Que esta guerra sea injusta se demuestra, en primer lugar, teniendo
en cuenta que ninguna guerra es justa si no hay alguna causa para
declararla; es decir, que la merezca el pueblo contra el cual se mueve
la guerra, por alguna injuria que le haya hecho al pueblo que ataca.
Pero el pueblo infiel que vive en su patria separada de los confines
de los cristianos, y al que se decide atacar con la guerra sin mds razén
que la de sujetarlo al imperio de los cristianos, la de que se disponga
a recibir la religion cristiana y la de que se quiten los impedimentos
de la fe, no le ha hecho al pueblo cristiano ninguna injuria por la
cual merezca ser atacado con la guerra. Luego esa guerra es injusta.
[...] Hay que atraer a la fe y a la religion a los pueblos que no han
sido llamados todavia, no con la guerra, sino con la paz, con la be-
nevolencia y la mansedumbre, con los beneficios, con la persuasion
y con intimas entranas de caridad. [...] La justicia implica una cierta
rectitud del orden, y dispone los actos de los hombres de acuerdo con
la rectitud en comparacion con los demds hombres, [...] y como esta
guerra es tan desordenada en comparacién con los pueblos infieles
a los que atacan estos hombres con dicha guerra, empenandose en
conquistarlos sin ninguna razon, sucediendo asi que con ella les ha-
cen tantos y tan grandes perjuicios, lesiones, injurias y danos irreme-
diables a quienes nada malo han hecho para me merecerlos, se sigue
que esta guerra es muy injusta (de las Casas, 1975, pp. 431-432).

A partir del texto, reflexionar y contestar a las siguientes
cuestiones:

;De qué crees que estd hablando el autor? ;A qué contexto
se circunscriben los argumentos usados?

;Crees que hay guerras justas e injustas? ;Puedes dar algiin
ejemplo histoérico? ;Puedes citar algiin caso actual?
;Consideras que el uso de la violencia esta justificado en
algtn caso? Ejemplifica.



20. Elmosquete

IMAGENES:

Figura 20.2. Detalle extraido de Tabula geographica Regni Chile
de Alfonso de Ovalle (1646).

Biblioteca Nacional de Francia (dallica.bnf.fr).

Figura 20.3. 1) Detalle de The Fate of a Treasure Town de Howard Pyle.
2)Detalle de Battle of Germantown de Xavier della Gatta (1782).

1) En Harper’s Monthly Magazine, diciembre de 1905. 2) Museo de la Revolucion Americana.

A partir de las imagenes, reflexionar y contestar a las siguien-
tes cuestiones:

En todas las imdgenes aparecen mosquetes. Indicar una
cronologia aproximada de esas escenas y justificar. ;Por qué
crees que el mosquete ha sido un arma usada durante siglos?
;Crees que esta invenciéon democratizo la guerra al permitir
a personas sin instruccion ser capaces de disparar?


https://gallica.bnf.fr/accueil/fr/html/accueil-fr

Con ayuda del docente o a partir de una pequena
investigacion en internet, rastrea el uso del mosquete en
las diferentes escenas. Vincular cada una a los siguientes
conceptos: revolucion, conquista, pirateria. ;Hay un uso
uniforme de las armas a lo largo de la historia?

;Crees que las armas son buenas o malas? Razona la
respuesta.

Reflexion final: la bandera de Mozambique contiene un
rifle de asalto, arma de fuego moderna, en el escudo de su
bandera ;Por qué crees que es asi? Realiza un breve ensayo
(500 palabras) acerca de la presencia de las armas en el
mundo actual.

Bibliografia

de Covarrubias, S. (1611). Tesoro de la lengua castellana. Luis Sanchez.

de las Casas, Bartolomé. (1975). Del tinico modo de atraer a todos los pueblos
a la verdadera religion. Fondo de Cultura Econémica.

Espino, A. (2019). Armas para las Indias. El problema del suministro de
armas y la defensa colonial durante el reinado de Carlos II. Revista
Complutense de Historia de América, 45, 189-210.

Fernandez de Medrano, S. (1708). El perfecto artificial, bombardero y arti-
llero. Henrico y Cornelio Verdussen.

Larrafiaga, R. (1986). Sobre la fabricaciéon de arcabuces y mosquetes.
Gladius, 17, 63-65.

Martinez, F. y Sdnchez, ]. M. (2013). Tercios de Espafia. La infanteria legen-
daria. EDAF.



21. Ceitil rumbo a Ameérica.
Objetos que ejemplifican

un cambio de época

GuAaDALUPE ROMERO-SANCHEZ
Universidad de Granada (Campus de Ceuta)




Figura 21.1. Ceitil. Moneda de cobre de aproximadamente 25 mm. Réplica
realizaday distribuida por Joyerias Blanco S. L. en Ceuta.

Adquirida en Ceuta con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



21. Ceitilrumbo a América

Relacion deodrafica y temporal

Objeto relacionado con Ceuta a partir del primer tercio del siglo
xv. Esta ciudad se ubica en el norte de Africa, forma parte de la pe-
ninsula tingitana, situada al oeste, en la otra orilla del Estrecho de
Gibraltar. Gobernada por los merinies, la ciudad fue conquistada
por los portugueses en 1415. Su anexién a la corona portuguesa
fue crucial, pues gracias a su importante situacion estratégica se
posibilito la expansion de sus limites hacia el sur del continente.

Esta conquista es una muestra del espiritu descubridor, con-
quistador y evangelizador de los portugueses medio siglo antes de
que Espana llegara a América. Hechos que, a la postre, fueron de
una gran trascendencia en relacion a los vinculos lusos y espano-
les. En este sentido podemos remontarnos al Tratado de Alcaco-
vas, firmado en 1479 por los reyes Isabel de Castilla y Fernando de
Aragon y el rey Alfonso V de Portugal, por el que pusieron fin a la
guerra de sucesion castellana, ademads de servir de marco para la
politica expansionista de ambas naciones y fijar el reparto de las
islas Canarias para Castilla y de Madeira, Las Azores, Cabo Ver-
de y Guinea para Portugal, asi como el derecho de conquista del
reino de Fez y el derecho de navegacién al sur del paralelo de las
Canarias. Este tratado, por tanto, fue muy favorable para Portugal.

Los problemas entre ambos reinos se intensifican cuando Cris-
tébal Colon vuelve en 1493 de su primer viaje a América. Juan I1
de Portugal reclama que las tierras descubiertas le pertenecian en
base al Tratado de Alcdcovas. El enfrentamiento encuentra la via
de resolucion con la promulgacién por parte del papa Alejandro
VI de tres bulas en el mismo afio 1493: la I Inter Caeteras, la II In-
ter Caeteras y la Eximiae devotiones, beneficiosas en este caso para
Castilla. No obstante, el conflicto se resolvera por la via diploma-
tica por un acuerdo firmado entre ambos paises tras una serie de
contactos y de negociaciones, dando lugar a la materializacion en
Tordesillas del tratado que lleva su nombre. Asi, se dividia el océa-
no Atlantico por medio de una linea trazada de polo a polo, a 370
leguas al oeste de las islas de Cabo Verde, quedando el hemisfe-
rio oriental para la Corona de Portugal y el hemisferio occidental
para la Corona de Castilla.



Descripcion

El ceitil fue una moneda portuguesa de escaso valor y, por ello,
llamada también de vellon; era un equivalente a la blanca caste-
llana. Realizada en cobre, se puso en circulacién en la época de
Alfonso V de Portugal (1438-1481) para conmemorar la conquista
estratégica de Ceuta en 1415. Fueron acunadas en Oporto (Porto),
Lisboa y Ceuta, por ello en el anverso de la moneda puede leerse
la inicial de la ceca donde se fabricaron (P, L o C).

Estuvo en circulacién hasta la muerte del rey Sebastian I de
Portugal en la Batalla de Alcazarquivir (como consecuencia de
morir sin descendencia, después de la muerte de este rey se produ-
jo la unificacion de los territorios portugueses a la corona de Cas-
tilla y Ceuta, por tanto, pasé a manos espanolas a partir de 1580,
quedando definitivamente reconocida su anexion tras la firma del
Tratado de Lisboa en 1668). Hay indicios de que en Ceuta se sigui6
utilizando esta moneda durante un periodo mas prolongado.

A nivel descriptivo, en el anverso se muestran tres torres que
sobresalen de un recinto amurallado bajo el cual se observa el mar
a través de tres lineas de olas; en el reverso aparece el escudo de
Portugal o el de Ceuta. Los anagramas del borde exterior hacen
alusion a los monarcas portugueses bajo cuyo reinado se acuio.

El ceitil fue la primera moneda europea que llego a suelo ame-
ricano, y tenemos constancia de ello gracias a los escritos repro-
ducidos a continuacién, tanto de Cristobal Colén como de Fray
Bartolomé de las Casas, que narran lo sucedido al dia siguiente del
descubrimiento, el 13 de octubre de 1492.



21. Ceitilrumbo a América

Propuesta didactica

Lee los textos y responde a las cuestiones que se plantean al
final:

TEXTO 1:
Sdbado, 13 de octubre de 1492

... Esta isla es bien grande y muy llana y de arboles muy verdes y
muchas aguas y una laguna en medio muy grande, sin ninguna mon-
tafia, y toda ella verde, qu'es plazer de mirarla. Y esta gente farto
mansa, y por la gana de haber de nuestras cosas, y teniendo que no se
les ha de dar sin que den algo y no lo tienen, toman lo que pueden y
se echan luego a nadar, mas todo lo que tienen lo dan por cualquiera
cosa que les den; que fasta los pedacos de las escudillas y de las tacas
de vidro rotas rescataban, fasta que vi dar 16 ovillos de algodén por
tres ceotis de Portugal, que es una blanca de Castilla. Y en ellos ha-
bria mds de un arroba de algodén filado (de las Casas y Colén, 1971,
p. 52).

TEXTO 2:

Sdbado, pues, muy de mafiana, que se contaron trece dias de Octu-
bre, parece la playa llena de gente, y dellos venian a los navios en sus
barcos y barquillos que llamaban canoas (en latin se llaman monoxi-
lla), hechas de un sélo ¢dbado, madero de buena forma, tan grande
y luenga que iban en algunas 40 y 45 hombres, dos codos y mds de
ancho, y otras mas pequenas, hasta ser algunas donde cabia un solo
hombre, y los remos eran como una pala de horno, aunque al cabo
es muy angosta, para que mejor entre y corte el agua, muy bien artifi-
ciada. Nunca estas canoas se hunden en el agua aunque estén llenas,
y, cuando se anegan con tormenta, saltan los indios dellas en la mar,
y, con unas calabazas que traen, vacian el agua y térnanse a subir en
ellas. Otros muchos venian nadando, y todos llevaban, dellos papa-
gayos, dellos ovillos de algodén hilado, dellos azagayas, y otros otras
cosas, seglin que tenian y podian, lo cual todo daban por cualquiera



cosa que pudiesen haber de los cristianos, hasta pedazos de escudi-
llas quebradas y cascos de tazas de vidro, y, ansi como lo recibian,
saltaban en el agua temiendo que los cristianos de habérselo dado se
arrepintiesen; y dice aqui el Almirante, que vié dar diez y seis ovillos
de algodén hilado, que pesarian mas de un arroba, por tres ceptis de
Portogal, que es una blanca de Castilla (de las Casas, 2007).

Describe el acontecimiento histérico que narran los dos
relatos.

La doble expresion ceotis y ceptis de Portugal: ;a qué pueden
hacer alusion?

Descubre quién fue Bartolomé de las Casas y qué titulo se
le concedio.

;Qué tipo de fuentes son y qué veracidad histérica tienen?
;Son parte de la denominada leyenda negra?

Investiga el significado de estas palabras: Antillas, isla de la
Espafola, azagaya.

Bibliografia

Camara del Rio, M. (1996). Beneficencia y asistencia social: La Santa y
Real Hermandad, Hospital y Casa de Misericordia de Ceuta. Instituto de
Estudios Ceutfes.

Gomez Barceld, J. L. (1995). Nuestra Senora de los Remedios de Ceuta,
datos para el estudio de su devocion, imagenes y templo. En J. Aranda
Doncel (Coord.), Actas del Congreso Nacional sobre la advocacion de
Nuestra Sefiora de los Remedios: Historia y Arte (pp. 187-206). Ayunta-
miento de Aguilar de la Frontera.

Ros y Calaf, S. (1912). Historia eclesidstica y civil de la célebre ciudad de
Ceuta. Ceuta.

Ruiz Oliva, J. A. (2016). Ingenieros militares del siglo XVIII en Ceuta y Amé-
rica. Instituto de Estudios Ceuties.

Villada Paredes, F. (Coord.). (2009). Historia de Ceuta. De los origenes al
afio 2000. Ciudad Auténoma de Ceuta; Instituto de Estudios Ceuties.



22. El real de a ocho.
La plata que hizo historia

de Occidente a Oriente

BeGofA SERRANO ARNAEZ Y

M.2 EncarNAacioN CamBiL HERNANDEZ
Universidad de Granada




Figura22.1. Anverso derealde aochode platade Carlos IV
de CecadelLimade1806 con resellos chinos.

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.

Fidura 22.2. Reverso derealde aocho de plata de Carlos IV
de CecadeLimade1806 con resellos chinos.

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologdias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



22.Elrealdeaocho

Relacion deodrafica y temporal

La relacion entre el real de a ocho y China se desarroll6 a partir
del comercio impulsado por la ruta del Galeén de Manila, que,
desde 1565 hasta 1815, conect6 el puerto de Acapulco (en el vi-
rreinato de Nueva Espaiia) con las Filipinas, facilitando el inter-
cambio comercial entre América, Asia y Europa.

El real de a ocho, acunado principalmente en las casas de mo-
neda americanas como México, Lima, Potosi y Guatemala, destaco
por su calidad y pureza. Gracias a estas caracteristicas, la moneda
fue aceptada ampliamente en el comercio internacional, especial-
mente en China, donde se convirtié en un medio de cambio fun-
damental. Desde la conquista de Manila en 1571, el comercio con
la provincia china de Fujian aumenté rapidamente, consolidando
la circulacién de la moneda espanola en la region.

Durante el gobierno del emperador Qianlong (1736-1795) y
hasta el siglo xix, la moneda de busto real se validé en el mercado
chino, siendo sometida a resellos y contramarcas para verificar su
autenticidad y evitar las falsificaciones emitidas en Gran Bretana a
partir de 1796. Dichos resellos incluian nombres de comerciantes,
valores o simbolos relacionados con su calidad. La alta demanda
china de plata impulsé la fundicién de muchas de estas monedas
para transformarlas en lingotes (Wattenberg, 2020).

La importancia del real de a ocho en China radicé en su valor
intrinseco, dado que la moneda no solo funcionaba como un me-
dio de cambio, sino también como una mercancia sometida a la
oferta y la demanda. El prestigio internacional del real de a ocho
consolido su papel central en el comercio chino, facilitando la ad-
quisicién de bienes como té, seda o marfil. Finalmente, a pesar de
que China no emitié su primera moneda de plata, el tael, hasta
1899, esta fue diseniada siguiendo el modelo espanol del real de a
ocho, lo que evidencia la influencia que tuvo la moneda espanola
en la economia y el comercio de Asia durante siglos.

Descripcion

El real de a ocho, también conocido como peso duro o ddlar espariol,
fue una moneda de plata creada bajo el reinado de Carlos V (Pé-
rez, 2004) con un peso tedrico de 27.45 gramos. Su disefio y valor



se basaron en la legislacion de Medina del Campo, siguiendo los
tipos y leyendas del real de los Reyes Catdlicos, lo que garantizé su
aceptacién en los mercados internacionales (Beltran, 1972). Esta
tipologia se mantuvo hasta que, en 1566, Felipe II aprob6 la Prag-
madtica de la Nueva Estampa, que establecié una nueva imagen y
consolidé el real de a ocho como pieza clave del comercio mun-
dial (Casillas, 2012).

Inicialmente, la plata proveniente de América debia ser acuna-
da en la ceca de Sevilla debido al temor de los reyes a la corrupcién
en los territorios lejanos. Sin embargo, los altos costes y riesgos del
traslado obligaron a Carlos V a crear la primera casa de moneda
americana en 1535, en México. Desde estas cecas americanas se
acunaron principalmente monedas de plata, consolidando al real
de a ocho como simbolo del poder econémico espanol en los vi-
rreinatos y nuevas rutas comerciales del Atlantico y el Pacifico.

La expansion del real de a ocho estuvo estrechamente ligada al
comercio transocednico durante los siglos xvii y xvii. Acompané
las conquistas espanolas y se convirtié en una divisa internacional
aceptada en Europa, América y, principalmente, en Asia. China,
en particular, adopt6 esta moneda como medio de cambio oficial
debido a su valor intrinseco y a la alta calidad de su plata. Durante
el gobierno del emperador Qianlong (1736-1795), la altisima de-
manday el afdan de lucro llevaron a los comerciantes europeos, en
especial a la British East India Company, a imitar y luego falsificar
en grandes cantidades los pesos espanoles para el comercio con
el Extremo Oriente. La abundancia de moneda falsa obligé a los
banqueros y comerciantes chinos a analizar exhaustivamente las
piezas que recibian, validando su autenticidad mediante ideogra-
mas chinos o punzones propios. Estas marcas, conocidas como
resellos, certificaban las piezas aceptadas para su circulacion. Sin
embargo, algunas falsificaciones, como las realizadas en Birmin-
gham a finales del siglo xvii, llegaron incluso a reproducir los
punzones y resellos chinos, complicando atin mas la distincién
entre monedas auténticas y falsas.

La influencia del real de a ocho trascendio fronteras y sirvi6 de
modelo para importantes monedas modernas, como el tael chino,
el yen japonés, el won coreano e incluso el délar estadounidense.



22.Elrealdeaocho

Propuesta didactica

Lee los textos y responde a las cuestiones que se plantean al final:

TEXTO 1:

Pasando por el mar de Fujian hacia el sur, esta el reino de Luzon...
donde se produce oro y plata. La plata circulante alli es como la de
China. Como consecuencia del comercio, el oro y plata de los reinos
del Océano del Oeste fue transbordado en ese lugar, por lo que la gente
de Fujian suele negociar en Luzén (Qiaoyuan, 1995, pp. 4436-4437).

TEXTO 2:

Desde que la plata extranjera fue introducida en China, a los ciuda-
danos chinos les da gusto usarla, porque tiene un valor establecido
en cada unidad, facil de utilizar. Como las monedas tienen casi el
mismo valor que los lingotes, pero con una ley relativamente mas
baja, hay gente pilla que, atraida por los beneficios, copié los cuiios
extranjeros y derriti6 los lingotes para acufiar dinero extranjero...
(Huang, 1954, pp. 477-478).

TEXTO 3:

Hay mercado publico en la Plaza de Manila todos los dias de cosas
de comer, como gallinas, puercos, patos, caza de venados, puercos
de monte y bufalos, pescado, lefia y otros bastimentos, y hortalizas
y muchas mercaderias de China que se venden por las calles. Cada
ano llegan de China a Manila veinte navios o mas de mercaderias,
cada uno con cien hombres o mds, que tratan en Manila desde no-
viembre hasta mayo, siete meses en los que comercian, y después re-
gresan. Llevan de 200.000 pesos para arriba en mercaderias, ademas
de 10.000 en bastimentos, como harina, bizcochos, aztcar, manteca,
naranjas, nueces, castanas, piniones, higos, ciruelas, granadas, peras
y otras frutas, tocinos y jamones, en tanta abundancia que todo el
ano hay sustento para la ciudad y para el aprovisionamiento de las



armadas y flotas; y llevan muchos caballos y vacas de los que se va
abasteciendo Filipinas. De dos afios a esta parte llegan navios de par-
ticulares de Jap6on, Macao, Siam y de otras partes con mercancias
para tratar en Manila, de que los unos y los otros se van aficionando
a nuestra amistad y trato y se van convirtiendo muchos de las dichas
naciones. Y de esta tierra llevan para la suya reales de plata, oro, cera,
algodoén y palo para tintas y caracoles menudos, que es como mone-
da en su tierra y de mucho provecho para otras cosas y los estiman en
mucho, y lo que ellos traen es seda en seda labrada y rasos, damascos
negros y de colores, brocateles y otras telas, de que ya es muy comin
la noticia, y mucha ropa de algodén blanca y negra y los dichos bas-
timentos. (Archivo General de Indias, 1588, Filipinas, 74).

Describe el acontecimiento histérico narrado por los relatos.
Explica el papel del comercio de Manila como un centro
clave del intercambio entre Asia y el Imperio espanol, asi
como la importancia de la moneda en estos intercambios.
Relaciona términos historicos: Fujian, Luzén y el mercado
de Manila. Define los siguientes términos: Fujian, Luzén,
mercado de Manila y navios chinos. Explica su relacién con
el comercio que describen los textos.

Descubre por qué tenian tanta importancia los resellos.
Analiza por qué la plata extranjera fue tan bien recibida en
China y otras regiones de Asia.

Bibliografia

Beltran Villagrasa, P. (1972). Numismdtica en la Edad Media y de los Reyes
Catolicos. Facultad de Letras de Zaragoza.

Casillas Rollon, A. (2012). Medina del Campo 1497: Andlisis de la re-
forma monetaria de los Reyes Catdlicos. Ab Initio: Revista digital para
estudiantes de Historia, 3(2), 57-809.

Pérez Sindreu, F. de P. (2004). El real de a ocho y el Thaler. Gaceta Nu-
mismdtica, 152, 39-48.

Wattenberg Garcia, E. (2020). Pagodas chinas y plata de América en el Mu-
seo de Valladolid. Museo de Valladolid.

Zhou Quiroga, M. (2020). Impacto cultural de los reales espafoles en el
sur de Fujian. Quiroga, 17, 104-116. https://doi.org/10.30827/quiroga.
v0i17.0009


https://doi.org/10.30827/quiroga.v0i17.0009
https://doi.org/10.30827/quiroga.v0i17.0009

23. Moneda
conmemorativa de la
conquista de Cartadena
de Indias por el almirante
inglés Edward Vernon

RaFAEL LoPEZ GUZMAN
Universidad de Granada

187



Fidura 23.1. Anverso de la moneda conmemorativa
de la conquista de Cartagena de Indias acufiada en Inglaterra.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.

Fidgura 23.2. Reverso de la moneda conmemorativa
de la conquista de Cartagena de Indias acufiada en Inglaterra.

Adquirida con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologdias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



23.Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias...

Relacion deodrafica y temporal

La moneda representa uno de los momentos fundamentales de
la batalla de Cartagena de Indias que tuvo lugar en la primavera
de 1741. Concretamente en la parte posterior aparece la fecha del
evento que se relata: 1 de abril de 1741.

El sitio de Cartagena tuvo lugar entre el 13 de marzo y el 20 de
mayo de 1741, siendo fundamental en el desarrollo de la denomi-
nada Guerra del Asiento (1739-1748) entre Espana y Gran Bretana.
El proyecto bélico de la corona inglesa era conseguir la conquista
de los principales puertos espafoles en el Caribe condicionando
y controlando de esa forma la Carrera de Indias; es decir, el sis-
tema de comunicaciones entre la metrépoli y los virreinatos de
América.

Tras conquistar Portobelo, el almirante Vernon, que coman-
daba la armada inglesa se dirigi¢ a Cartagena de Indias, puerto
fundamental para el funcionamiento econémico del virreinato de
Pert. La presencia de la flota inglesa con unos 180 barcos, de di-
versa categoria, y unos 25.000 soldados debi6 ser una imagen im-
presionante para la escasa poblacion cartagenera que no llegaria a
los 3000 habitantes. La ciudad estuvo defendida principalmente
por el virrey Sebastidn de Eslava, que se encontraba en Cartagena
y por Blas de Lezo, almirante de la armada.

La batalla comenz6 con el ataque de los barcos ingleses a los
fuertes de Bocachica, siendo el principal el San Luis de Bocachica,
al que se unian otras baterias que, mas o menos, cumplieron con
su cometido. No solamente participaron barcos de guerra, sino
también el ejército de tierra, que consiguié desembarcar en la isla
de Tierra Bomba, la cual cerraba la bahia de la ciudad.

Tras diecisiete dias de continuos combates cedieron las defen-
sas de Bocachica, lo que permitié a Vernon entrar en la bahia de
la ciudad, la cual estaba bastante mal defendida con fuertes sin
guarnicion, murallas urbanas de diversa cualidad y un pequeno
pero importante fuerte de San Felipe de Barajas en un altozano,
en el denominado frente de tierra.

Esta situacion significaba que la plaza estaba aparentemente
conquistada, lo que hizo que Vernon enviara a Londres una fraga-
ta sefialando la situacién y condujo a la decision en Gran Bretana
de acufiar monedas conmemorativas del hecho bélico. Entre esas
monedas se incluye la que aqui comentamos.



No obstante, la deseada conquista no se llevo a cabo, ya que el
ejército de tierra inglés fracaso estrepitosamente ante el fuerte de
San Felipe de Barajas, siendo ayudado el ejército cartagenero por
varias quintas columnas, como fueron las enfermedades tropica-
les y la falta de higiene en los barcos ingleses.

Ante este fracaso, las monedas celebrativas fueron retiradas de
circulacién, lo que no quita que se mantuvieran muchas de ellas
que, hoy dia, como la que presentamos, sirven para recordar un
hecho donde se grit6 victoria antes del término de la batalla.

Descripcion

Las dos caras de la moneda representan escenas relacionadas con
esta batalla. En el anverso encontramos la imagen del almirante
Edward Vernon, ante el que se arrodilla don Blas de Lezo, iden-
tificado epigraficamente, entregando su espada y, por tanto, rin-
diendo la armada espanola identificada con un barco en la parte
de atrds de la escena. En el circulo exterior aparece la leyenda «The
pride of Spain Humbled by Ad. Vernon» (El orgullo de Espana
humillado por el almirante Vernon).

En el reverso de la moneda aparece la vista de la ciudad de
Cartagena desde la bahia exterior; es decir, la visién que se tendria
tras la destruccion de los fuertes de Bocachica y su entrada en las
bahias, de ahi que se fecha la moneda en la parte inferior «April,
1: 1741», visualizandose las distintas fortificaciones que ya se dan
por conquistadas atendiendo a la leyenda perimetral: «Vernon
conquered Cartagena» (Vernon conquisté Cartagena).

Como ya se ha senalado, la ciudad nunca fue conquistada y la
expedicion de Vernon fue un auténtico fracaso.



23.Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias...

Propuesta didactica

Buscar imdgenes en la red sobre la batalla de Cartagena y co-
mentar lo que representan.

Realiza un perfil biografico de don Blas de Lezo y analiza su
intervencion en la batalla.

Comentario de texto:
1741, mayo, 9

Carta enviada por Sebastidn de Eslava al secretario de Marina, José de la
Quintana, explicando las razones del éxito de la victoria espafiola en la
Guerra de Cartagena de Indias contra los ingleses.

[Archivo General de Indias, Sevilla, Santa Fe, 572. Folios 771r - 781v. |

Muy Senor mio.

Deseando quanto antes interesar a Vuestra Senoria en el gusto de
saver el triunfo que han conseguido nuestras armas de la nacién bri-
tdnica, paso a poner en su noticia, cémo no siendo suficiente todo el
armamento del Almirante Vernon para rendir el castillo de Bocachi-
ca desembarco la mayor parte de su tropa en aquel terreno, donde se
construyd una bateria de diez y seis cafiones que por la espesura del
monte no se pudo descubrir hasta el dia 1° de abril, en que comenzo
a hacer fuego al castillo al mismo tiempo que experimentaba el de
las bombas, granadas reales y navios, pero nada causé desmayo a
nuestra guarnicioén para continuar en su acreditada defensa hasta el
dia 5 de abril en que se abri6 brecha tan practicable, que dos horas
antes de llegar la noche, la abanzaron los enemigos, formados en
tres columnas al mismo tiempo que de sus navios salieron mads de
cinquenta lanchas armadas en guerra, y recelando entonces la guar-
nicién poder ser atacado, y cortado, se consternd, y abandono el cas-
tillo, retirindose por tierra a distancia de una legua, donde estaban
prevenidas lanchas, botes y canoas para conducirse a esta plaza en
qualquier contingente, de modo que aunque la retirada fue violenta,
sin poderla contener los oficiales que se pusieron a la puerta del cas-
tillo, a estorbar la confusién, no se puede dexar de reputar por muy



vigorosa defensa, la que por espacio de diez y siete dias hizo la tropa
en el corto y mal construido recinto de aquel castillo causando un
considerable dano a los enemigos, que no presumieron tanta dila-
cion, y resistencia a su incesante fuego. Al mismo tiempo que por la
guarnicién se executo el abandono del castillo. Lo practicaron tam-
bién las tripulaciones y tropa de los navios, que estaban a la boca del
puerto; y porque después no se aprovechasen de ellos los enemigos
si los reconocian desamparados, se hecharon a pique aquella misma
noche el San Carlos, San Phelipe, y el Africa, y solamente la Galicia,
que quedo esperando a evaquar el resto de su gente fue apresado con
treinta hombres, el capitdn y dos subalternos.

De alli a dos dias fueron entrando a la bahia algunos navios de la
esquadra inglesa, a que subsiguieron los demas de su comboy; y para
embarrarles el uso de su canén, y que no pudieran acercarse a esta
Plaza, se determiné hechar a pique en el canal del Castillo Grande
de Santa Cruz, los navios de Su Majestad nombrados el Dragén y el
Congquistador, con otros marchantes de galeones. Y quando se discu-
rri6 con esta diligencia, estar logrado el intento, y al parecer cerrada
la entrada, no sucedi6 asi en el todo, porque el accidente de haver
quedado voyante el Conquistador por falta de correspondiente lastre,
dio motivo a que los enemigos con aparejos, lanchas, y la fuerza de
un navio, desbiaden un poco mas la popa que dexo descubierta, y
pudiesen entrar tres paquebotes, dos bombarderos, y una fragata de
cinquenta canones.

El dia 13 del citado mes dieron principio al bombardeo, que duré
hasta la noche del dia 27 con poco dano de la ciudad, y luego se fue-
ron espiando con lanchas los paquebotes y fragata hasta arrimarse a
tierra, y ponerse en partes donde no alcanzase a ofender el canén de
la plaza.

La noche del dia 15, hicieron los enemigos su desembarco por dis-
tintas partes, y concluyéndolo la manana del dia 16, vinieron en ella
marchando hacia la ciudad abrigados siempre de la artilleria de los
expresados paquebotes, y fragata; y aunque para su oposiciéon havia
fuera de la plaza mds de quinientos hombres apostados, se vieron
precisados a retirarse por no permitirlo aquellos fuegos, hasta que
personalmente acudi y los distribui en los puestos que devian ocu-



23.Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias...

par, con reflexion al inmediato terreno en que los enemigos havian
formado el campo, que distaba menos de media legua .

A los dos dias siguientes al desembarco, dieron principio al manejo
de dos morteros de granadas reales que dirigian al castillo de San
Lazaro; y presumiendo, que la incomodidad que causaron seria su-
ficiente para encontrar menos resistencia, o que sin ella lo podrian
tomar, como les sucedio a los franceses el afio de 1697, se arrojaron
con intrépido orgullo a dar un abanze con 3200 hombres divididos
en tres colunas la manana de dia 20, dos horas antes que aclarase.

No les salié tan seguro el concepto, que al mismo tiempo no expe-
rimentasen el desengafno; pues aunque empefiaron sus comparias
de granaderos, y los oficiales de mayor distancia, se encontré tan
fuerte resistencia en el castillo, y sus trincheras por los piquetes que
se hallan de guarnicién a los que mandé reforzar con otros tres, y dos
compaiiias de granaderos, que fueron en el todo rechazados los ene-
migos, durando el combate cerca de quatro horas, y se vieron obliga-
dos a retirarse con pérdida de mas de ochocientos hombres, armas,
escalas, y otros ttiles .

Con este suceso tan feliz por sus circunstancias, y por la corta pérdi-
da, que padecio nuestra tropa, pues no pasaron de veinte los heridos
y muertos, crecio en ella el ardimiento al paso que se disminuy6 el de
los enemigos, quedando estos tan amedrados, que no intentaron mas
accion que la de levantar una trinchera para su resguardo y poder con
seguridad retirarse a sus embarcaciones, como asi lo executaron la
noche del dia 27, en que desampararon el campo con precipitacién,
sacando el dia siguiente la fragata y paquebotes de los sitios en que
los havian puestos .

La mafiana de este dia 27, se acercé a la bahia a tiro del canén de
la plaza del navio la Galicia, que fue apresado, y empez6 a fugar su
artilleria; pero recivio tanto dafio de la nuestra, que temiendo no se
fuese a pique con la gente que tenia dentro lo retiraron del combate
y le pegaron fuego.

Desde el dia 28 dieron muestras los enemigos de desistir del empefio
pues al instante empezaron a recorrer sus navios, y a proveerlos de



agua, y de lena en la forma que mejor han podido; y segiin los tienen
havilitados se hacen a la vela para Bocachica.

Consiguientemente han procedido al canje de prisioneros y a demo-
ler los castillos y fuertes que se abandonaron; de cuya accion, se in-
fiere ser su dnimo el de dexar el puerto franco, y sin estorbo que les
pueda ofender.

Estos progresos de nuestras catélicas armas no se pueden atribuir a
otra causa, que al manifiesto auxilio del favor divino, valiéndose de
varios acasos impresumibles, como lo fue la resolucién del ataque,
que tan arrogantemente hicieron los enemigos al expresado castillo
de San Phelipe de Barajas alias San Lazaro, sin haver primeramente
construido (como devieran, y esperaba) una bateria de canones den-
tro de su mismo campo, a menos de doscientos toesas del castillo,
con lo que hubieran conseguido arruinarlo enteramente, desaloxar
gran parte de nuestra gente, que guardaba trinchera, y apoderarse de
este fuerte, sin tanto riesgo, pudiéndose prometer el buen efecto de la
inexcusable, y total ruina de esta ciudad; porque elevandose sobre el
plano horizontal de ella, el bordo del parapeto de aquel fuerte ciento
y onze pies, no hay baluarte, muralla o edificio que dexe de estar
enfilado o dominado de su candén, ni puesto alguno en que nuestra
tropa estubiese a cubierto, y sin riesgo; con que el haverse persuadido
a que sin preceder estas operaciones se rindiese el castillo por escala-
da, queriendo antes forzar la trinchera, que tiene al pie, para impedir
el acceso a su plan, fue una confianza tan mal fundada, que no pudo
menos que producir nuestros aciertos, a vista de sus errores .

No han tenido menos parte las enfermedades epidémicas de escor-
buto, y disenterias de sangre de que ha adolecido la tropa y marineria
de los enemigos, hallindose mal satisfechos de viveres, y no bien
havenidos con el clima; y segtin la deposiciéon de los desertores, y
prisioneros suyos, y nuestros, se hace juicio habran perdido més de
quatro mil hombres de resulta de las enfermedades, y de los comba-
tes de mar, y tierra, de suerte que por no quedarse imposibilitados
van apresurando las disposiciones de su restitucién a la Jamayca, se-
gln se dize, o se supone, sin que se puedan alcanzar los designios de
su dnimo; aunque serd natural inferir, que una esquadra nunca vista
en la América, ha de executar los mayores esfuerzos para volver aca



23.Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias...

(aunque lo dudo) o acometer a otra plaza de alguna equivalencia a
fin de tener francos los puertos en que hacer sus comercios.

Para precaver qualesquiera contingencias, he tomado las resoluciones
mds convenientes para la subsistencia de viveres, por la gran dificul-
tad que ofrece lo irregular del pays; cuyo conocimiento aumentava
mi desvelo en el presente sitio, porque teniendo los enemigos ocu-
pado el puerto ha sido preciso practicar por tierra las conducciones,
por el inico camino que quedo libre, viviendo con el recelo de que
si lo tomaban, y defendian los enemigos, y no se separaban del bom-
bardeo, hubieran sido estas hostilidades de consternar los danimos
de esta ciudad, y dar motivo a mayores dudas para su seguridad y
defensa.

Los sucesos referidos son los de mayor consideracién y segiin ocu-
rrieron en adelante los participaré a Vuestra Sehoria para que se sirva
de ponerlos en la real noticia de Su Majestad como los presentes en
que espero lograr la fortuna de su real agrado.

Dios guarde a Vuestra Sefioria muchos anos como deseo. Cartagena,
de mayo 9 de 1741.[...]

Su mayor servidor
Sebastidn de Eslava.

Senor don Joseph de la Quintana, Cartagena 9 de Mayo de 1741
Don Sebastidn de Eslava

Responde a las siguientes cuestiones:

Describe el acontecimiento histérico que narra el texto.
Identifica palabras escritas en castellano antiguo y senala
c6mo se escriben actualmente.

Haz un perfil biografico del virrey Sebastian de Eslava.
Valora la batalla de Cartagena de Indias atendiendo tanto
al texto como a la informacién que puedas encontrar en
internet.



Bibliografia

Lépez Guzman, R., Romero-Sanchez, G. y Cabrera Cruz, A. R. (2021).
Cartagena de Indias en 1741. Ciudad, defensas y documentacion. Editorial
Universidad de Granada.



24. E\l Taytacha de los
Temblores (Senor de los

Temblores del Cuzco)

IVAN PANDURO SAEZ
Universidad de Cérdoba




Fidura 24.1. Andel arcabucero. Oleo sobre lienzo.

Adquirida en el Cuzco con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio
iberoamericano. Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje».
N.¢ dereferencia: tipo B. Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



24. El Taytacha de los Temblores

Relacion deodrafica y temporal

La devocion del Sefor de los Temblores es una de las mas conoci-
das de la region andina, habiendo sido objeto de veneracién desde
finales del siglo xvi hasta nuestros dias. Si bien no se conserva nin-
gin documento que lo acredite, la tradicion oral de la ciudad del
Cuzco ha considerado que la imagen escultérica del crucificado
fue un regalo de Carlos V a la catedral cuzquena que lleg6 en el
altimo tercio del siglo xvir. Asi, el crucificado, de facciones arcaicas
y de tez mas morena que los europeos, inicié su travesia desde
Sevilla —donde se piensa que se hizo la imagen— hasta América
en torno a la década de 1560.

No obstante, desde el viaje inicial, se narra la intervencién mi-
lagrosa de la efigie. Seglin se cita en las crénicas, el barco que
transportaba la obra se vio envuelto en una tormenta que hizo
peligrar el viaje. Es por ello que sus tripulantes, temiendo por su
vida, se encomendaron al crucificado y sacaron el cajon donde se
encontraba, momento en el que se modero el temporal. Asi, des-
de ese momento, al crucificado, en origen un Cristo de la Buena
Muerte, se le empez6 a conocer como el Senor de las Tormentas, y
conocemos que estuvo venerado en la catedral de la antigua capi-
tal del Tawantinsuyu a partir de 1570.

Con la llegada del siglo xvi, el fervor del crucificado fue de-
creciendo hasta el temblor de mediados de siglo. Se cuenta en las
crénicas y anales del Cuzco que el 31 de marzo de 1650 un terre-
moto asol6 la ciudad y las zonas colindantes arruinando las cons-
trucciones, que se resquebrajaron o hundieron en sus cimientos
debido a la cantidad de réplicas que se sucedian en la jornada y
que duraron tres dias. Exaltada la poblacién, que corria despavo-
rida por la ciudad, se decidi6 sacar en procesion por el atrio de la
catedral y la Plaza Mayor al mismo crucificado, que por entonces
se encontraba en un cajon de la sacristia catedralicia, coincidien-
do con la remisién de los sismos para jiabilo de los cuzquenos y
cuzquenas (escena que se reproduce en el conocido como Cuadro
de Monroy debido a su donante Alonso Monroy, que quiso conme-
morar en un lienzo esta intervencion de la imagen).



Desde entonces, la popularidad del crucificado encontro el fer-
vor de la poblacion local, que lo rebautizé de nuevo como Sefior
de los Temblores o Taytacha de los Temblores. Cabe recordar que
la palabra -taita proviene del latin y se puede traducir como ‘senor’
o ‘padre’, y se le anade el sufijo -cha, del quechua, que le otorga un
sentido cercano y cdlido a la imagen.

Figura 24.2. An6onimo. Sidlo xvii. Vista de la ciudad
del Cuzco tras el terremoto de 1650 con Alonso de Monroy.

Catedral del Cuzco.

Descripcion

A partir del hecho milagroso del sismo de 1650 y con el respeto
y devocion ganado en toda la region, la reproduccion pictorica
del Senor de los Temblores fue una constante dentro de los en-
cargos de las iglesias y conventos, tradicién que ha permanecido
hasta nuestros dias, incluso de forma doméstica, siendo una de
las imagenes mas arraigadas y demandadas de los talleres artesa-
nos locales. La pieza, por tanto, muestra al Taytacha crucificado,
centrando la composiciéon con su caracteristica tez morena y su
gran melena, que enfatiza su iconografia. Viste faldellin bordado



24. El Taytacha de los Temblores

con motivos ornamentales muy del gusto de la tradiciéon local.
Sostenido por tres clavos, destaca el dorado de estos, aspecto que
remite a los originales de la escultura que estan realizados en oro
con incrustaciones de piedras preciosas.

Destaca, asimismo, el dorado de los extremos de la cruz y la
gran cartela con la inscripcion del INRI. Elevado sobre un peque-
no altar, el crucificado es flanqueado por pares de candelabros de
los que sobresalen unos cirios altos con la llama de veneracién
encendida. Igualmente, a los pies del Taytacha se encuentran dife-
rentes jarrones con flora autéctona que vemos en otras iconogra-
fias propias del mundo andino.

Igualmente, es de resenar el fondo neutro pero intenso del
negro que enmarca la escena y que realza la divinidad del cru-
cificado. No obstante, es preciso apuntar que en la multitud de
reproducciones a lo largo de los siglos que ha tenido el Sefior de
los Temblores se pueden encontrar algunos ejemplos de relevancia
con la Virgen Maria y san Juan a los lados del Sefior o, incluso, la
sustitucion del fondo neutro de esta pieza por un tapiz compuesto
de espejos. Aspecto este tiltimo que no es una cuestiéon baladi,
sino que se debe a la gran apreciacion y escasez del espejo en el
ambiente cuzqueno, lo cual se traduce en distincion y riqueza.
Motivo por el que nos remite, de nuevo, a la gran devocién de la
poblacion cuzquena.

Propuesta didactica

Comentario de texto:

Desde este afio [1650] quedé establecida la procesién que cada afio
se hace a 31 de marzo en la iglesia catedral, con asistencia de ambos
cabildos, clero, religiosos y gran niimero de penitentes, en que sale
la hermosisima imagen del crucifijo intitulado el Sefior de los Tem-
blores, que estd colocada en la iglesia con gran culto y frecuencia del
pueblo, por ser su tinico refugio y asilo, no solo en los temblores, sino
también en las pestes, secas, y otras tribulaciones. Es tradicién cons-
tante la de haber enviado al Cuzco esta sacratisima efigie el catolico
e invicto Carlos V. (Imprenta del Estado, 1901, p. 108).



;Cual es la fecha desde la que se conoce a la imagen referida
como Senor de los Temblores?

;A qué desastres naturales o desgracias se acude en
proteccion del Taytacha?

Segun la tradicion, ;qué monarca envio la escultura a Pert?

Bibliografia

Esquivel y Navia, Diego. (1980). Noticias cronoldgicas de la Gran Ciudad
del Cuzco. Fundacién Wiese.

Flores Ochoa, J. et al. (2013). Tesoros de la Catedral del Cuzco. Diaz de
Cerio S.A.C.

Gisbert, T., y de Mesa, J. (1991). La escultura en Cusco. En AAVYV, Escultu-
ra en el Perii (pp. 191-247). Banco de Crédito del Perd.

Ugarte Vega Centeno, D. (2009). Curando las heridas del Taytacha de los
Temblores. Celebrando la fe. Fiesta y devocion en el Cuzco. Centro Barto-
lomé de las Casas.



25. El cerro de Tepeyac
entre Guadalupe y
Tonantzin.

Simbolos de fey

mestizaje cultural

ELsa PinTo PRrIETO
Universidad de Granada




Fidura 25.1. Fotodrafia de la Virden de Guadalupe.

Basilica de Nuestra Sefiora de Guadalupe. México.



25.Elcerro de Tepeyac entre Guadalupey Tonantzin

Relacion deodrafica y temporal

Objeto vinculado con la Ciudad de México, capital del virreinato
de Nueva Espana y el México independiente. Esta ciudad, antigua-
mente llamada Tenochtitldn, tiene un importante valor simbélico
para la historia e identidad de ese territorio. Esto se debe a que
representaba el centro de poder politico y econémico del Imperio
azteca, principal contrincante del grupo de conquistadores enca-
bezado por Hernan Cortés. Por tanto, habia que dominar ese es-
pacio, militar y simbolicamente. En 1521 el lider de los aztecas,
Cuauhtémoc, se rinde ante los espafioles y sus aliados pasando el
dominio de la ciudad y los territorios colindantes al poder caste-
llano. Sin embargo, atin quedaba un largo proceso de resignifica-
cion de los simbolos y los signos desde la perspectiva castellana
y catélica. Este proceso se va a conocer como evangelizacion y va a
ser la justificacion principal que permitira a la Corona de Castilla
reivindicar la validez de su poder y de las guerras realizadas.

Los propios conquistadores, desde el primer momento, inten-
taron imponer el culto cristiano publicamente, transformando
edificios preexistentes en lugares para el culto y creando iglesias
nuevas que sirvieran para este fin. Pese al interés existente, no
seguian un método ni habia una disciplina religiosa que se fijase
a la doctrina y a los modelos de la Santa Sede. En consecuencia,
en 1524 por mandato de Carlos I desembarcaron en las costas
de Veracruz doce frailes franciscanos con la misién de transmitir
sistematicamente la fe catélica a aquellas comunidades nativas del
territorio que los europeos denominaron Ameérica. A partir de ese
momento, misioneros de diversas 6rdenes llegaban a esas tierras
con el fin de transmitir el verbo divino. Pronto se alzaron las vo-
ces sobre las dificultades que esto acarreaba por el arraigo a las
creencias previas de estos grupos, su cosmovisiéon y los malenten-
didos producidos por la necesidad de traducciones y las dificulta-
des de comunicacion que eso conllevaba.

Desde el entendimiento ndhuatl de la realidad, consideraban
que estaban en la era del V Sol. Para mantenerlo con vida debian
alimentarlo con sacrificios de diversa indole, incluyendo humanos.
Estos rituales, a pesar de recibir el repudio de casi todos los cris-
tianos que los presenciaban, tenian el fin de encomendarse a los
distintos dioses de su panteén y asegurar el buen funcionamiento
del dia a dia, siendo considerado por algunos, como Bartolomé de



las Casas, una forma de martirio. No obstante, estas acepciones y
el caricter politeista de aquella sociedad dificultaron el estableci-
miento de una religion monoteista como la catélica. Se conoce que
los aztecas aceptaron a Jesucristo como un dios mas de los que ya
conocian, pero ni de manera excluyente ni sobresaliente a otros
de los apdstoles. La ensefianza cristiana que mejor trascendié fue
la de la Virgen Maria como madre de Dios, siendo verdaderamen-
te adorada y considerada como eje principal de esa religion que
los aztecas estaban aprendiendo. De esa manera, el cristianismo
en el territorio americano se establecié desde una espiritualidad
mariana que, aun teniendo el rechazo desde el poder eclesiastico,
fue explotada por los misioneros, entendiendo que era una de las
formas mas efectivas de atraerles y explicarles sus creencias.

Descripcion

La Virgen de Guadalupe es la advocaciéon mariana mas importante
de Extremadura (Espana), lugar de procedencia de Hernan Cortés,
Pedro Alvarado y otros companeros que emprendieron la empre-
sa de la conquista de México. Fue la imagen que estos llevaban
consigo y a quien encomendaban la tierra conquistada. Ademas,
a pesar de las fervientes discusiones del continente europeo so-
bre la limpieza en la concepcion de la Virgen, ellos defendian a
su Guadalupe como inmaculada a la manera que argumentaba la
teologia castellana y que contaba con un gran apoyo popular. El
significado identitario que tenia esta imagen para los castellanos
y futuros colonos era considerablemente alto, contribuyendo a un
planteamiento espiritual que gir6 fundamentalmente alrededor
de la Virgen Maria.

Por otro lado, el gusto y la devocién mostrada por los naturales
americanos sobre la madre Dios hizo que fuese el mejor vehiculo
para transmitirles la doctrina catélica y resignificar sus deidades,
como es el caso de Toci-Tonantzin. Esta deidad relacionada con
la salud, la fertilidad y la curacién tenia uno de sus templos en el
cerro del Tepeyac, al norte de la Ciudad de México. Dada la im-
portancia de esta divinidad, cientos de naturales procedentes de
distintas latitudes de la regién se dirigian hacia alli para rendirle
tributo, algo que molestaba a los misioneros por ser un indicativo
de la continuidad de lo que ellos consideraban idolatrias.



25.Elcerro de Tepeyac entre Guadalupey Tonantzin

En este contexto, dado el valor divino del cerro para los natu-
rales y la necesidad de los evangelizadores de cristianizar su signi-
ficado, se elabor6 una leyenda en la que se hablaba de una apari-
cion milagrosa de la Virgen de Guadalupe. Segtin cuenta el relato,
el 12 de diciembre de 1531 la Virgen de Guadalupe llamé al pastor
chichimeca Juan Diego a la cima del Tepeyac y le pidi6 que le ofre-
ciera unas flores al obispo Juan de Zumadrraga para que accediese
a abrir un templo en su honor en ese mismo lugar. Cuando Juan
Diego fue a ensenarle las flores de la Virgen, sobre su manto se
imprimié su imagen con todo lujo de detalles. Tras este milagro,
el obispo Zumarraga accedio a abrir el templo y llevé en procesion
a la Virgen de Guadalupe, a la que a partir de ese momento se le
anadio la coletilla «de Tepeyac».

En la segunda mitad del siglo xvi esta leyenda era conocida
a través de cancioncillas de transmision oral en las que estaban
presentes elementos supersticiosos y que situaban a la Virgen de
Guadalupe entre el mundo idélatra y el catélico. Su difusién con-
tinud a expensas de las medidas establecidas en el 11T Concilio
Provincial de la Iglesia de México (1585), en las que se solicitaba
a los sacerdotes que no permitieran las creaciones de aquello que
mezclase lo supersticioso y lo sagrado. No obstante, a pesar de
este primer ascenso de la guadalupana de Tepeyac, en el paso del
siglo xv1 al xvi1 pasé a un segundo plano. En 1648 se publicé el re-
lato de Miguel Sanchez Imagen de la Virgen Maria Madre de Dios de
Guadalupe, y un ano después, editado por Luis de Lasso, apareci6
en ndhuatl el Nican Mopuah de Antonio Valeriano. A través de estos
textos se revitalizo el sentimiento guadalupano abanderando al
colectivo de los espanoles americanos. Estos buscaban reafirmarse
en el territorio novohispano como criollos, reclamando sus dere-
chos por encima de los peninsulares y mostrando el descontento
por una legislaciéon que les vetaba para los puestos de poder. A
pesar de que a través de esta imagen se canalizan simbolos mesti-
zos y una religiosidad sincrética entre las raices culturales domi-
nantes, la ndhuatl y la espanola, hasta principios del siglo xvii no
fue difundida masivamente por las comunidades indigenas. Esta
labor de transmision la realiz6 la Compaiia de Jests con el fin
de atraerlos a la fe catélica y que se viesen representados en ella.
Con ese fin, se elaboraron sermones en ndhuatl y se transformé
la imagen guadalupana en una mujer indigena, lo que hizo que
aumentase su popularidad.



Por otra parte, desde el poder central de la metrépoli espanola
y la Santa Sede no se consideré la autonomia respecto a su homo-
nima extremena hasta 1754, ano en el que el papa Benedicto XIV
promulgé la bula Non est equidem, por la que establece a la Virgen
de Guadalupe de Tepeyac como patrona de Nueva Espafa. Cua-
renta anos después, en 1794, Fray Servando Teresa de Mier alza a
esta virgen como simbolo de resistencia criolla y con Miguel Hi-
dalgo se elevard a estandarte del México independiente. A partir
de ese momento fue el simbolo mads valorado para la identidad
mexicanay se extendié por toda Hispanoamérica con motivo de
las independencias de los distintos paises. Esta imagen aglutina
toda la diversidad cultural de la region, teniendo su propia expre-
sion religiosa, conocida como guadalupanismo, que trasciende los
limites del cristianismo. En la actualidad, su basilica del Tepeyac
recibe a devotos de todas las partes de Latinoamérica y de una
gran variedad de etnias que se acercan a rendir tributo a esta ima-
gen supuestamente aparecida en 1531.

Propuesta didactica

Creacion en grupo y debate de una narrativa histérica guadalu-
pana (poema, carta, sermon, didlogo...). Apdyate en la imagen
e investiga sobre textos relacionados para sustentar tu creacion.
Cada uno de los grupos trabajara desde una perspectiva histo-
rica desde la que abordaran el sincretismo y la imagen (indi-
genas, criollos, espanoles peninsulares, jesuitas, franciscanos,
independentistas...).

Preguntas que abordar en la narrativa y puesta en comun:

;Qué representa la Virgen de Guadalupe desde tu perspectiva
asignada?

;Qué elementos del sincretismo cultural se reflejan en la
imagen y la leyenda del Tepeyac?

;Como se podria haber utilizado esta figura para legitimar
o cuestionar el poder de los grupos dominantes?

;Qué papel jugaron los elementos visuales y narrativos en
su aceptacion por distintos grupos sociales?



25.Elcerro de Tepeyac entre Guadalupey Tonantzin

Bibliografia

Alcantara Rojas, B., y Cabrera Vazquez, A. (2021). Nuestra madre mexi-
cana. La Virgen de Guadalupe en un sermén en ndhuatl del siglo xvii.
En G. von Wobeser et al. (Coords.), Devociones religiosas en México y
Perti, siglos xvi-xvir (pp. 99-111). Universidad Nacional Auténoma de
México; Instituto de Investigaciones Historicas; Estampa Artes Gra-
ficas.

Davies, E. (2011). Making music, writing myth: Urban Guadalupan rit-
ual in 18th century New Spain. En B. Baker y T. Knighton (Eds.),
Music and urban society in Colonial Latin America (pp. 1-20). Cambridge
University Press.

Gruzinski, S. (2016). La colonizacion de lo imaginario, sociedades indigenas y
occidentalizacion en el México espariol. Siglos xvi-xvii. Fondo de Cultura
Econdémica.

Lafaye, J. (2021). Quetzalcdatl y Guadalupe. La formacion de la conciencia
nacional en México. Abismo de conceptos. Identidad, nacion, mexicano. (1.
Vitale y F. Lopez Vidarte, Trads.) [Version Kindle].

Sanchez, M. (1648). Imagen de la Virgen Maria Madre de Dios de Guada-
lupe, milagrosamente aparecida en la ciudad de México. Imprenta de la
viuda de Bernardo Calderos.






26. Pintura de castas:
un sistema visual de

clasificacion social

ELsa PinTo PRrIETO
Universidad de Granada




Fidura 26.1. Cartel quereproduce la pintura de castas con laVirden de
Guadalupe. Luis de Mena.1750. Museo de América.

Adquirido en el Museo de América con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio
iberoamericano. Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje».
N.2 de referencia: tipo B. Codigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



26. Pintura de castas

Relacion deodrafica y temporal

El objeto hace referencia a la situacion sociopolitica del siglo xvii
de América. Este siglo se caracteriz6 por los cambios producidos a
causa del reformismo borbonico ejercido en América tras la Gue-
rra de Sucesion (1701-1713). Entre las transformaciones produci-
das destacan aquellas dirigidas a reforzar el poder y la influencia
en los ambitos de politica, comercio y administracion, suprimien-
do parte de la autonomia que tenian los stibditos americanos en
esos campos. Por otro lado, los Borbones buscaron desligarse de
la sombra de la Santa Sede, obteniendo el monarca las riendas de
la Iglesia en sus territorios. Esto conllevo, entre otras cuestiones,
a la expulsion de la Compania de Jests en 1767 de los territorios
pertenecientes a la corona espanola. Al contexto de secularizacion
de la sociedad hispana, se le sumé la influencia de la corriente de
la Tlustracion que vino acompanada por el movimiento filoséfico
del enciclopedismo. En él se trataba de buscar y difundir el cono-
cimiento universal desde unas premisas cientificas que permitie-
sen racionalizar toda experiencia cognitiva. Se consideraba que
ahi era donde radicaban las bases para el desarrollo social, y, por
ende, econémico, de las sociedades modernas. Entre las labores
que se proponian estaba la de catalogar y describir todo aquello
que formase parte de la realidad, incluyendo los grupos humanos.
En este sentido, la sociedad americana guardaba una complejidad
estimulante y ex6tica para ser revisada desde estas nociones.

Tras dos siglos de presencia europea en el continente america-
no y sus consecuencias (por ejemplo, la llegada forzosa de africa-
nos para ser vendidos como esclavos y los intercambios con Asia),
se produjeron unas mezclas étnicas constantes y continuadas. En
el siglo xvii, el literato conocido por el nombre de Inca Garcilaso
de la Vega menciono la urgencia de inventar modos de nombrar
a las nuevas generaciones que estaban por venir. Esta situacién
partia de una doble necesidad de diferenciacién. Por un lado, se
buscaba distinguir entre aquellas personas que no eran naturales
de Américay, por tanto, no podian beneficiarse de las excepciones
y custodia que la corona castellana habia legislado para ellos. Por
otro lado, se quiso distinguir lo americano de lo peninsular como
medida de proteccion de los intereses de la monarquia y las élites.
El nombre genérico colonial para denominar a esos grupos que se
estaban gestando era el de castas.



En un primer momento, el concepto de casta no tenia un fin
calificador propio de la biologia moderna, sino que buscaba la
descripcion segtn era propio en la disciplina de la historia natu-
ral. El establecimiento y reconocimiento de esta sociedad o sis-
tema de castas desmonto6 la vision inicial que se habia intentado
proyectar en la que existia una separacion clara en dos grandes
grupos, la Reptiblica de esparfioles y la Reptiblica de indios. Para media-
dos del siglo xvi, sin embargo, cada vez era mas comun referirse
en textos juridicos y administrativos a los grupos «mezclados» o
a las «castas». Términos bajo los que se aglutinaban todas las va-
riantes de la realidad colonial. Paralelamente, impulsado en parte
por la influencia ilustrada, en la segunda mitad de este siglo se
crearon una serie de colecciones pictéricas que trataban de recoger
y sistematizar las mezclas presentes en América.

Descripcion

La presentacion de estos cuadros solia realizarse en 6leo sobre
lienzo de mediano tamano, correspondiendo cada uno de ellos
a una casta. Otro modo de presentarlos, aunque minoritario, era
en un mismo lienzo dividido en cuadriculas numeradas y co-
rrespondiendo cada una de ellas a una de las posibles mezclas.
No se encuentran grandes diferencias en las series producidas
tanto en el virreinato de Nueva Espana como en el virreinato de
Perd, diferenciandose principalmente en cuestiones estéticas y de
indumentaria.

En los 6leos es comin encontrar a una pareja con un infante,
a lo que acompana una breve explicacién sobre qué se ve en la
imagen. El rétulo suele seguir la estructura del grupo racial de
cada progenitor y el producto resultante, es decir, la categoria del
nino o de la nina. Algo que llama la atencién es el cuidado y el
detalle que se presenta en todo lo que acompana a la escena, como
pueden ser la vestimenta, los complementos o el fondo (en el caso
de que haya). Esto se debe a que, aparte del color de la tez, el ata-
vio era el elemento por excelencia de distincion entre las diversas
poblaciones. En el mundo colonial existia una preocupacién por
generar los codigos de vestimenta de cada subgrupo para asi poder
clasificarlos mediante estos objetos.



26. Pintura de castas

La creacion de estos cuadros de castas, influenciada por el mo-
vimiento enciclopédico, tuvo principalmente una finalidad peda-
gbgica para un espectador que muy posiblemente no conocia de
primera mano el mundo americano ni su complejidad. En ellos
se encuentran representadas, ademads, ciertas dinamicas sociales
que indicaban las relaciones entre distintas razas. Por ejemplo,
mientras que la mezcla de espanol-indigena podia remitir y volver
a lo espanol, no ocurria lo mismo con la mezcla entre lo espafiol
y lo africano, considerando que esto ya implicaba una mancha de
sangre importante que no se podia eliminar. Asi, a través de di-
chas representaciones pictoricas se cubria la necesidad de raciona-
lismo, orden y sistematizacion propio del pensamiento ilustrado
europeo. Posteriormente, en el siglo xix, el concepto de casta ird
adquiriendo tintes negativos y segregativos dentro de las comuni-
dades americanas.

Este objeto nos muestra por un lado una mentalidad ilustrada
del contexto en el que se generan, al mismo tiempo que recoge
una problemadtica latente desde el inicio de la época colonial en
América: la decadencia del intento inicial de una segregacion total
entre indios y espafoles y la descripcion de la sociedad mestiza ge-
nerada por la convivencia forzada de distintas raices étnicas y cul-
turales. Igualmente, en si mismo aporta informacién muy valiosa
para el conocimiento de la realidad social y cultural dieciochesca
de los virreinatos asociados a la Monarquia espafola.

Propuesta didactica

Compara los siguientes fragmentos y contesta a las preguntas:

TEXTO 1:

Lo mejor de lo que ha pasado a Indias se nos olvidaba, que son los
espafioles y los negros que después aca han llevado por esclavos para
servirse de ellos, que tampoco los habia antes en aquella mi tierra.
De estas dos naciones se han hecho alld otras, mezcladas de todas
maneras, y para las diferenciar les llaman por diversos nombres, para
entenderse por ellos. [...] Es asi que al espafol o espafiola que va de



aca llaman espanol o castellano, que ambos nombres se tienen alla
por uno mismo [...] A los hijos de espafiol y de espafnola nacidos alla
dicen criollo o criolla, por decir que son nacidos en Indias. Es nom-
bre que lo inventaron los negros, y asi lo muestra la obra. Quiere de-
cir entre ellos negro nacido en Indias; [...] Los espafoles, por la seme-
janza, han introducido este nombre en su lenguaje para nombrar los
nacidos alla. [...] Al hijo de negro y de india, o de indio y de negra,
dicen mulato y mulata. A los hijos de éstos llaman cholo; es vocablo
de la isla de Barlovento; quiere decir perro, no de los castizos, sino
de los muy bellacos gozcones; y los espafoles usan de él por infamia
y vituperio. A los hijos de espafol y de india o de indio y espafiola,
nos llaman mestizos, por decir que somos mezclados de ambas na-
ciones; fue impuesto por los primeros espafioles que tuvieron hijos
en indias, y por ser nombre impuesto por nuestros padres y por su
significacion me lo llamo yo a boca llena, y me honro con él. Aunque
en Indias, si a uno de ellos le dicen sois un mestizo o es un mestizo,
lo toman por menosprecio. (Inca Garcilaso de la Vega, 1609, p. 255).

TEXTO 2:

[Hablando de Quito] El vecindario de gente baxa 6 comun puede
dividirse en quatro clases, que son espafnioles 6 blancos, mestizos,
indios 6 naturales y negros con sus descendientes [...]. El nombre de
espanol tiene alli distinta significacién que la de chapetén 6 europeo
porque propiamente dé 4 entender persona que desciende de espaio-
les y no tiene alguna mezcla de sangre; muchos mestizos lo parecen
en el color mds que aun los legitimos espafoles por ser blancos y ru-
bios y, asi, se consideran como tales, aunque en realidad no lo sean.
Reguladas de este modo todas las familias que gozan el privilegio
del color blanco, podra considerarse que componen como una sexta
parte de aquel vecindario. Los mestizos son los procreados de espa-
nioles y indios, [...] y, desde la segunda 6 tercera generacion, que ya
son blancos, se reputan por espafoles. [...] Puedense computar como
por una tercera parte del vecindario las familias de mestizos. En el
tercer lugar entra los indios, que componen como otra tercera parte; y
lo restante, que es como una sexta parte, la completa gente de castas.
(de Ulloa, 1748, pp. 363-365).



26. Pintura de castas

Describe los contextos historicos de cada uno de los textos.
;Como influye en la estratificacion de la sociedad descrita?
;Qué diferencias en la percepcion del término mestizo, espafiol
y criollo se observan entre los textos del Inca Garcilaso y el
relato de Jorge Juan y Antonio de Ulloa?

;Qué diferencias y similitudes se perciben en el tratamiento
de la ascendencia africana entre los textos?

Investiga cémo variaban los criterios para categorizar a las
personas y los territorios de la Monarquia espanola a ambos
lados del Atlantico.

Bibliografia

Albisoru, M. L. (2011). Desplazamientos discursivos. La pintura de cas-
tas ayer y hoy. Historia Mexicana, 60(3), 1491-1525. https://www.jstor.
org/stable/41151291

Alvarez de Araya Cid, G. (2019). Géneros de la pintura, pintura de
género: Hacia una nueva lectura de la pintura de castas. Revista 180,
p. 44.

Araya Espinoza, A. (2014). ;Castas o razas? Imaginario sociopolitico y
cuerpos mezclados en la América colonial. Una propuesta desde los
cuadros de castas. En H. Cardona, y Z. Pedraza (Comps.), Al otro lado
del cuerpo. Estudios biopoliticos en América Latina (pp. 53-77). Universi-
dad de los Andes; Universidad de Medellin. https://repositorio.uchile.
cl/handle/2250/138358

Gonzalez Undurraga, C. (2019). “De la casta a la raza”: El concepto de
raza: Un singular colectivo de la modernidad. México, 1750-1850.
Revista 180, p. 44. https://doi.org/10.32995/rev180.num-44.(2019).
art-653


https://www.jstor.org/stable/41151291
https://www.jstor.org/stable/41151291
https://repositorio.uchile.cl/handle/2250/138358
https://repositorio.uchile.cl/handle/2250/138358
https://doi.org/10.32995/rev180.num-44.(2019).art-653
https://doi.org/10.32995/rev180.num-44.(2019).art-653




27. Nino Manuelito

IVAN PANDURO SAEZ
Universidad de Cérdoba




Fidura 27.1. Nifios Manuelitos.

Adquiridos en el Cuzco con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio
iberoamericano. Metodolodias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de
referencia: tipo B. C6didgo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



27.Nifio Manuelito

Relacion deodrafica y temporal

El Nino Manuelito es una de las manifestaciones artisticas popu-
lares de mayor calado en el ambiente andino, especialmente en la
zona de la region del Cuzco. El nombre de Manuel o su diminu-
tivo Manuelito se remonta a la época virreinal, cuando los encar-
gados de la evangelizacion debian explicar a la poblacion local las
referencias en distintos pasajes de las Sagradas Escrituras en los
que se mencionaba a Jestis como Emmanuel, palabra proveniente
del ebreo que significa ‘Dios esta con nosotros’.

Por otro lado, se debe de tener en cuenta que el culto al Nino
Jests estd arraigado en la region desde el siglo xvii debido a la pro-
liferacion de la iconografia difundida por los jesuitas, como la del
Nino Jests Inca. Un nino en acciéon de bendicion o Salvator Mundi
que se aprecia ataviado con distintos elementos de herencia in-
caica como la tinica o uncu o la conocida como mascaipacha, una
corona con forma de torreon.

Esta dltima se referiria a la fortaleza prehispanica de Sacsa-
yhuamdn que se encuentra al norte del Cuzco —visible todavia
en la actualidad en algunos Manuelitos—, y que igualmente en-
contramos en el escudo de armas de la ciudad otorgado en 1540
por Carlos V. Sin embargo, la figura del nino vestido de inca, por
su ambivalencia y elementos, pudo despertar sentimientos reivin-
dicadores del antiguo Tawantinsuyu hasta tal punto que fue una
imagen revisada y en cierto momento perseguida en el siglo xvi.

Descripcion

Con esas bases culturales de la region hacia el nino Jesus, esta
pieza del Manuelito, no obstante, corresponde al conocido pasaje
de la cultura popular del siglo xx en el que un joven pastorcillo de
la zona llamado Qalito, jugando con unos nifos, se clavé una pe-
quena espina en su pie como gesto de empatia con otro nifio que
se habia clavado otra y lloraba apenado. De ahi que, siguiendo
esta escena, el Manuelito se encuentre sentado en un pequeno tro-
no de madera en el que se visualiza la marca de la gubia, con un
pie en alto mostrando su planta en accién de quitarse la espina.
Realizado en madera y arcilla, tiene unos ojos vidriosos desde
los que caen ldgrimas y una ligera sonrisa que le aporta calidez.



La carnacion de estos ninos es siempre mas clara que la de la po-
blacién local, acentuando sus facciones blandas con los colores
rosados de sus mejillas o sus pequenios pies. Asimismo, su cabello
ensortijado se visualiza bajo un pequeno gorrito o chullo que uti-
liza la propia poblacién, cuestiéon que acerca estas pequenas obras
a su comunidad.

De igual forma, viste un pequeno uncu con un encaje o valona
como elemento ornamental en la parte superior mientras que, en
la parte inferior, tiene unos pantalones cortos que dejan ver los
pies descubiertos del Manuelito. Destaca, ademas, el colorido del
conjunto que se puede relacionar con los trajes utilizados en las
danzas locales todavia en la actualidad. Evidenciando de nuevo el
vinculo con estas piezas que son producidas, en gran medida, en
los talleres del barrio de San Blas del Cuzco, cerca del centro his-
torico y tradicional espacio de los artistas y artesanos de la ciudad.

Propuesta didactica

Responde a las siguientes preguntas:

;Como se denomina la vestimenta o tinica de los incas?
;Con qué otra iconografia difundida por los jesuitas se
puede relacionar el Manuelito o Nino de la espina?

;De donde proviene el nombre de Manuelito?

;Qué diferencias encuentras con los habituales ninos Jesus
europeos?

Bibliografia

Calvo Pérez, J. (s.f.) Historia y cultura del mundo andino. Universidad
Martin de Porres.

Morote Best, E. (1988). Aldeas sumergidas: cultura popular y sociedad en los
Andes. Centro Bartolomé de las Casas.

Valencia Espinoza, A. (2007). Cusco religioso. Direccién Regional de Cul-
tura del Cusco.



28. Sextante.
El camino de vuelta a casa

para los navedantes espaioles

ANTONIO RAFAEL FERNANDEZ PARADAS
Universidad de Granada




Fidura 28.1. Réplica de unsextante de manufacturainglesa.
Producidos a partir de mediados del siglo xvii.

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologdias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada.



28.Sextante

Relacion deodrafica y temporal

A lo largo de la historia de la humanidad, el ser humano ha ido
desarrollando multitud de mecanismos que le permitieran el do-
minio de los mares y su orientaciéon por ellos. Desde la antigiie-
dad, los navegantes utilizaron las costas como referencia, partien-
do de sus puntos visibles y la profundidad. Fue el sistema que
utilizaron los castellanos y los portugueses en sus viajes nauticos
a finales del Cuatrocientos. Entre los instrumentos que estaban a
la orden del dia a finales del siglo xvi, podemos destacar:

La corredera y la ampolleta, utilizadas para determinar la velo-
cidad del buque, siendo un instrumento imprescindible para la
navegacion por estima.

Por su parte, la sonda permitia calcular la profundidad y la
naturaleza del fondo.

El compds era un mecanismo que se orientaba hacia el norte
magnético, mientras que el astrolabio y el cuadrante permitian
calcular la altura de un astro sobre el horizonte.

El astrolabio tenfa por funcién determinar la latitud mediante
la observacién de la estrella polar o la observacion del paso
meridiano del sol

Los marineros disponian de tablas que recogian la inclinacion
del sol durante cada dia del afio. Con estas informaciones y la ob-
servacion de la altura del sol, en su paso por el meridiano, conse-
guian establecer la latitud, pero no era posible calcular la longitud.
En esencia, el procedimiento consistia en navegar a un punto de la
misma latitud que la del destino para luego ir navegando, mante-
niendo la latitud hasta dar con el destino.

Estos fueron los procedimientos que utilizaron los espanoles, y
el resto de las potencias maritimas, para sus viajes hacia las Indias
Occidentales hasta mediados del siglo xvii, cuando se empezaron
a fabricar los primeros sextantes.



Descripcion

Debido a su mayor precision, el sextante fue un instrumento que
reemplazo al astrolabio, siendo el mecanismo bdsico de navega-
cién maritima y aérea hasta la llegada de los sistemas de posicion
por satélite. El nombre de este importante instrumento viene de
su escala, que abarca un angulo de 60 grados, o sea, un sexto de
un circulo completo.

Los sextantes se inventaron a mediados del siglo xvi y se utili-
zaban para determinar la posicion de los barcos en la inmensidad
del océano. Desde el punto de vista técnico, permite obtener la
altura angular del sol sobre el horizonte. Con dos puntos de refe-
rencia, que podian ser la costa y una estrella, se podia establecer
la ubicacion (es decir, que este objeto permite calcular el dngulo
entre un cuerpo celeste —la costa, un faro o cualquier otro punto
de referencia— y el horizonte).

Antes del desarrollo del sextante, Isaac Newton (1643-1727),
cred un instrumento para la orientacién en el mar de doble re-
flexiéon que no llegd a utilizarse. Para la creacién del sextante,
en la década de los 30, fueron importantes dos personas: por un
lado, el matematico inglés John Hadley (1682-1744), y, por otro,
el 6ptico e inventor estadounidense Thomas Godfrey (1704-1749).

Partes de un sextante:'

Las partes de un sextante vienen constituidas partiendo de la pre-
misa de que se necesitan dos puntos de referencia para poder rea-
lizar la ubicacién en el mar. Los sextantes se conforman de las
siguientes partes:

Armadura o bastidor: Suele ser de metal y contiene un limbo
graduado de derecha a izquierda.

Alidada: Tiene forma de radio, gira sobre el centro y se desplaza
sobre el limbo. Lleva grabado un indice de ntimeros para poder
ver los grados.

Espejo pequeno: Se encuentra a la izquierda y tendrd que ser
paralelo a la alidada cuando esta marque cero grados (este con-
cepto lo explicaremos mds adelante en el funcionamiento)

1. Fuente: https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-
que-sirve/


https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-que-sirve/
https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-que-sirve/

28.Sextante

Espejo grande: Va montado sobre la alidada.

Visor: Se encuentra a la derecha del bastidor y a la altura del
espejo pequeno. Es a través del cual podras mirar.

Filtros: Delante de cada espejo hay un juego de filtros para re-
ducir la luminosidad.

Figura 28.2. Partes del sextante.

Fuente: https://indenieriatopografica.fandom.com/es/wiki/PARTES_DEL_SEXTANTE

;Como funciona un sextante?*
Una explicacién somera del funcionamiento del sextante seria la
siguiente:

N o=

Se pone la alidada a cero grados.

. Se busca la estrella o astro a través del visor. En este momento

por la parte izquierda del espejo se vera el horizonte y por la
derecha el astro.

Realizamos un movimiento con el armazén para dejar la ali-
dada fija de tal forma que el astro quede préximo a la linea del
horizonte.

2. Fuente: https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-

que-sirve/


https://ingenieriatopografica.fandom.com/es/wiki/PARTES_DEL_S
https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-que-sirve/
https://www.boletinpatron.com/el-sextante-su-historia-que-es-y-para-que-sirve/

4. Se mirara el resultado del angulo obtenido.

5. Ayuddndonos de un almanaque nautico, o lo que es lo mismo,
un calendario ndutico y un cronémetro, podremos realizar los
calculos trigonométricos de la esfera para poder obtener la si-
tuacién en la que nos encontramos.

Propuesta didactica

Realiza una comparacién entre las diferencias entre un astrola-
bio, un sextante y la navegacion por satélite.

Entrar en la pagina de Todocoleccion, https://www.todocolec-
cion.net/, y buscar el sextante mds caro que esté a la venta en el
momento de la consulta. Anota los siguientes datos:

Enlace

Autor, si se conoce

Fecha

Justificacion de la importancia de la pieza

Bibliografia

Arranz, P. y Gonzilez, C. (2029). Paseando entre constelaciones: sextan-
te, copay cuerpo. Astronomia, 118, 35-39.

Garcia Garralén, M. (2009). De la ballestina al sextante: andlisis de dos
centros de formacién nautica en la Espana del siglo xvii. Drassana:
revista del Museu Maritim, 17, 13-38.

Puente del Pozo, E. (2021). Del “sextante” al “GPS”. Nuevo Boletin de la
Asociacion Espafiola de Amigos de los Castillos, 1, 35-38.


https://www.todocoleccion.net/
https://www.todocoleccion.net/

29. Laminas botanicas y
herbarios:
la flora del nuevo

continente lleda a Espana

MaRia Josg ORTEGA CHINCHILLA
Universidad de Granada




Fidura 29.1. Facsimil de unalamina de flora
americana de José Celestino Mutis. Siglo xvii.

Adquirido con fondos del PID: «Proyecto “OBJETIVA” de patrimonio iberoamericano.
Metodologias activas para prevenir dificultades de aprendizaje». N.2 de referencia: tipo B.
Cédigo: 24-77. Entidad financiadora: Universidad de Granada en Arqueodidat. Arqueologiay
Didactica del Patrimonio.



29.Laminas botanicasy herbarios

Relacion deodrafica y temporal

Tras las empresas de exploracion, conquista y colonizacion por-
tuguesas y espanolas durante los siglos xv y xvi que tuvieron lugar
tanto en Africa, América, como en las Indias Orientales, el siglo
XVII se presentdé como un paréntesis en esta politica de descubri-
miento y explotacién. Habra que esperar al siglo xviit para que
Europa lidere un nuevo proceso expedicionario de alcance global.
Nos referimos a las llamadas expediciones cientificas.

Nos encontramos en pleno auge del movimiento ilustrado,
marcado por el espiritu de progreso de las sociedades, fe en el co-
nocimiento cientifico y predominio de la razén para explicar los
fenomenos de la realidad.

Lo cierto es que las expediciones con intereses cientificos se
remontan al siglo xvi; recordemos, por ejemplo, los viajes de Fran-
cisco Hernandez de Toledo por Nueva Espana con fines médicos y
botanicos, auspiciados por Felipe 1. Pero no podemos negar que
serd en la centuria ilustrada cuando este fenémeno de las expedi-
ciones cientificas alcance su verdadera dimension.

A los objetivos cientificos de estas expediciones se sumaron los
fines politicos, en una suerte de union entre ciencia e imperio que
buscaba, por una parte, mejorar la explotacién de los territorios
colonizados mediante el conocimiento detallado de sus recursos
tanto humanos como materiales, y extender el dominio de los
Estados por los espacios atin por colonizar, y por otra, ampliar y
consolidar los datos geograficos, la observacion de los fendmenos
astronomicos, el estudio de las costumbres e instituciones de las
sociedades primitivas y, sobre todo, el conocimiento de la historia
natural, fundamentalmente de la flora (Alfonso y Martinez, 2016).

Estas expediciones, que solian estar patrocinadas y financiadas
por los estados europeos —aunque fueran de iniciativa privada—,
tuvieron un impacto significativo en la ciencia y el comercio a
escala global.

En palabras de Lola Escudero, el siglo xvii fue el siglo de las
luces para la botanica (Escudero, 2015). Aunque también son des-
tacables las expediciones con fines geodésicos, sanitarios, mine-
ralégicos, etc., las expediciones cientificas botdnicas en América
fueron esenciales para el desarrollo de la botdnica moderna y la
medicina, puesto que permitieron catalogar la extraordinaria bio-
diversidad del continente y documentar su utilidad medicinal,



agricola y comercial. Resultaba prioritario para los Estados «cono-
cer la flora americana, saber como producir mds y mejor y cémo
explotar las riquezas naturales de las colonias»;, asi mismo, «era
necesario conocer las plantas ttiles en la industria, la medicina
y el comercio, renovar los medicamentos [...]» y por dltimo, ur-
gia «introducir en Espana semillas o plantas vivas y aclimatarlas
a nuestro territorio y adoptar un nuevo sistema de clasificacion
cientifica que permitiera ordenar de forma practica la gran varie-
dad de especies descubiertas» (Escudero, 2015).

Descripcion

Se trata de una lamina de flora americana realizada en el contexto
de la Real Expedicién Botanica al Nuevo Reino de Granada lidera-
da por José Celestino Mutis (1783-1816). Esta empresa cientifica se
prolongé durante 33 afios, esto es, mas alla de la muerte de Mutis
en 1808.

La estrecha relacién existente entre botanica y medicina en el
siglo xvii (tengamos en cuenta que la mayor parte de los medica-
mentos se elaboraban a partir de plantas) llevé a un joven gadita-
no apasionado por la botanica, José Celestino, a estudiar medicina
en la Universidad de Sevilla. Esta profesion le dio la oportunidad
de embarcarse rumbo a América como médico personal del virrey
del Nuevo Reino de Granada (actual Colombia), Pedro Messia de
la Cerda.

Aunque Mutis no obtuvo la licencia real y la financiacién para
su gran expedicién botdnica por tierras americanas hasta 1783,
lo cierto es que desde su llegada al nuevo continente en 1760 no
cesé de buscar, recolectar, describir y clasificar la flora de diversas
regiones del virreinato, fundamentalmente de Santa Fe de Bogot3,
con sus propios recursos.

Durante mds de dos décadas llevo a cabo esta actividad inves-
tigadora centrada en el estudio de las plantas, lo que le llevé a ser
considerado uno de los cientificos mds reputados del momento,
llegando a establecer contactos (misivas y envio de productos na-
turales) con uno de los mas afamados cientificos de Europa, Car-
los Linneo.



29.Laminas botanicasy herbarios

Por fin, en 1783 (contaba entonces con 51 afnos), obtuvo el
permiso real y la ayuda econémica para llevar a cabo el que se-
ria el gran proyecto de su vida: la Real Expedicion Botanica por
el Nuevo Reino de Granada. Logré reunir para ello a un impor-
tante equipo de cientificos, discipulos suyos (Francisco Antonio
Zea, Jorge Tadeo Lozano y Francisco José de Caldas), asi como a
alumnos, dibujantes, pintores y criados. Todos ellos lograron una
empresa sin precedentes: la elaboracién de mdas de 6000 laminas
botanicas, de una gran precision cientifica y belleza artistica.

Por supuesto, otra parte fundamental del trabajo de los ex-
pedicionarios fue la recoleccién de plantas de diferentes eco-
sistemas (valles, montanas y regiones tropicales) con los que se
cre6 un inmenso herbario con miles de especimenes prensados y
catalogados.

Como senala Salvador Bernabéu, muchas de estas laminas fue-
ron regaladas por Mutis a sus amigos y corresponsales, si bien la
mayor parte de ellas fueron enviadas en 1816 al Real Jardin Bota-
nico de Madrid, junto con el herbario, donde se conservan en la
actualidad (Bernabéu, 2008).

Aunque como director de la Real Expedicién asumié la no-
menclatura y el sistema de clasificaciéon de Linneo, lo cierto es
que Mutis puso el foco en la realizacién de los dibujos botéanicos,
«convencido de que el dibujo fiel de la naturaleza era imprescindi-
ble para la descripcion y clasificacion |[...]. Creia en la superioridad
de la iconografia sobre el resto de las tareas botanicas» (Bernabéu,
2008, pp. 89-90). De ahi que la mayoria de las laminas careciera
de nombres cientificos e informacion geografica y paisajistica de
los parajes donde se encontraban.

La repercusion cientifica de la expedicion de Mutis fue extraor-
dinaria por lo que supuso para la identificaciéon de especies (ya
que se documentaron numerosos especimenes nuevos, muchos de
ellos, endémicos de la regién andina) y para la medicina, puesto
que la expedicion investigd las propiedades medicinales de plan-
tas utilizadas por las comunidades indigenas y se promovié el uso
de especies con potencial farmacéutico, como la quina.



Propuesta didactica

La recopilacion de datos cartograficos, astronémicos, etnograficos
y, sobre todo, zoolégicos y botdnicos se convirtio en una prioridad
para los hombres que protagonizaron las expediciones cientificas
del siglo xvi. Decimos hombres con toda la intencion, ya que las
mujeres quedaron relegadas a la tarea de clasificacion del mate-
rial recolectado por los naturalistas. No obstante, existen algunas
importantes excepciones, como la que encarna la botanica fran-
cesa Jeanne Baret (1740-1807), primera mujer en circunnavegar el
mundo (eso si, disfrazada de hombre). Junto al botanico Philibert
Commerson recogié mas de 6000 muestras de especies vegeta-
les en la expedicion liderada por Louis Antoine de Bougainville
(1766-1769).

Fidura 29.2. Retrato de Jeanne Baret vestida de marinero.

En Navigazione di Cook del grande oceano e intorno al globo (Vol. I1),1816.



29.Laminas botanicasy herbarios

Te animamos a que realices un pequeno trabajo de investiga-
cion sobre esta cientifica destacando su papel en el avance de la
botanica moderna en Francia. Asimismo, te instamos a que iden-
tifiques a otras mujeres que participaron en algunas de las expedi-
ciones cientificas mds destacadas de los siglos xvi y xix y realices
una breve resefa de su actividad (de tres a cinco paginas).

Te damos una pista sobre una de ellas: un hospital madrileno
de reciente edificacién lleva el nombre de una de estas mujeres.

Bibliografia

Alfonso Mola, M., y Martinez Shaw, C. (2016). Historia Moderna: Europa,
Africa, Asia y América. UNED.

Bernabéu Albert, S. (2008). Celestino Mutis, el sabio de las plantas.
Andalucia en la Historia, (julio 2008), 88-91.

Escudero, L. (2005). Viajes, Ciencia e Ilustracion. Las expediciones cien-
tificas espanolas en el siglo xvii. Sociedad Geogrdfica Espafiola, 22,
10-25.

Lambert, M. F. (2021). ;La Monja Alférez, Jeanne Baret, Jane Dieulafoy
(v otras mas) fueron viajeras ocultas en busca de otra identidad?
Educacion artistica: Revista De investigacion, 12, 254-268.

Sandalio, L. M. (2017). Jeanne Baret: una pionera de la botanica. Boletin
de la Sociedad Espafiola de Fisiologia Vegetal, 64, 17-18.






30. La pipa sagrada

Gemma Mufoz GARcia
Universidad Complutense de Madrid




Figura 30.1. Pipa (o calumet) sioux.

Adquirida con fondos del proyecto de innovacion docente «Educacién patrimonial desde
el Museo de América: visibilizar las culturas indigenas en el contexto de formacién del
profesorado». N.2 de referencia: 102. Universidad Complutense de Madrid. Producida por
Arqueodidat. Arqueolodiay Didactica del Patrimonio.



30.Lapipasadrada

Relacion deodrafica y temporal

La pipa es un objeto empleado entre los nativos americanos del
que tenemos constancia en distintas dreas culturales y momentos
historicos que se asocian al mundo prehispdnico y colonial. Han
sido, en su gran mayoria, rescatadas en contextos arqueolégicos
y etnograficos. Actualmente, para acercarnos al conocimiento de
estos objetos, debemos remitirnos a las descripciones que el sacer-
dote sioux Alce Negro realizé en los anos 40 del siglo xx a Joseph
E. Brown, en la obra La pipa Sagrada, siete ritos secretos de los indios
sioux. Originariamente, las pipas fueron realizadas en piedra y ce-
ramica, conserviandose ejemplares del area andina y amazédnica,
entre otros. Pero nos referiremos en este caso a las pipas sagradas
o calumet, como las denominaron los franceses, empleadas por
los nativos de las Grandes Llanuras (Great Plains) de Norteamé-
rica, y de manera concreta, a las que se utilizaron en el contexto
cultural de los indios sioux (denominados asimismo lakotas). Es
este el grupo indigena seguramente mds familiar para todos no-
sotros, ya que habitualmente ha sido reproducido en el dambito
de las producciones cinematograficas, la literatura o las vinetas,
contribuyendo a homogeneizar y distorsionar la imagen que de
las culturas indigenas americanas se fue creando en el mundo oc-
cidental, no carentes en muchos casos de imprecisiones o claros
errores como por ejemplo el de asociar la pipa a la designacién
de «pipa de la paz». Esta funcién fue en realidad atribuida por los
colonizadores blancos al entender que este objeto se asociaba a
los tratados a la paz, quizas porque los propios indigenas parecian
mostrar su intencionalidad de alcanzar la paz al emplear la pipa.
Sin embargo, el uso de este objeto estaba completamente asociado
al mundo ritual y espiritual, filos6fico incluso del mundo lakota.
Era una especie de altar portdtil (Notaria, 2013). Asi, la pipa era
empleada en ceremonias sagradas, adquiriendo ademas un papel
importante en la totalidad de la vida de esta tribu (The Pluralism
Project, 2020).

Desde el punto de vista espacial, las Grandes Llanuras se ex-
tienden en el corazén del subcontinente norte, desde el centro-sur
de Canada hasta el Golfo de México y desde el Valle del Missis-
sippi-Missouri hasta las estribaciones de las Montafias Rocosas.
Pero, de manera concreta, los lakota vivieron en Dakota del Sur,



siendo su lugar sagrado por excelencia Paha Sapa, en las conoci-
das como Black Hills. Muchos otros grupos que habitaban estas
tierras emplearon también la pipa como importante elemento cul-
tural y ceremonial, habiendo pocas variaciones formales entre las
pipas empleadas por unos y otros.

La forma de vida lakota, basada tradicionalmente en una eco-
nomia agricola, se modificé en los siglos xvii y xvii con la adop-
cion del caballo y las armas de fuego, traidas al continente ameri-
cano por los europeos. Estos pueblos sustituiran en buena medida
la practica agricola por la caza del bisonte a caballo y con armas
de fuego como una nueva forma de subsistencia, lo que algunos
autores consideraron una involucion. A estos pueblos se los llamé
grandes jinetes, caracterizandose por la caza y la guerra. Socialmen-
te, se distribuian en pequenas bandas dirigidas por un lider de
prestigio y, solo en determinados momentos, una o dos veces al
ano, se agrupaban en unidades mayores para organizar grandes
cacerias comunales, ceremonias y rituales que favorecian la iden-
tidad grupal. Mientras tanto, se desplazaban por las Grandes Lla-
nuras portando distintos elementos de su cultura material y sus
hogares, llamados tipis, que eran viviendas portatiles realizadas
con troncos de madera y pieles.

Las pipas de cazoleta, como son llamadas las empleadas por
los lakotas, se utilizaron en el drea oriental y central de EE. UU.
Algunos de los pueblos destacados de esta area, junto con los
lakotas, fueron los arapaho, blackfoot, cheyenne, crow, hidatsa y oji-
bwa, entre otros.

Descripcion

El uso de las pipas esta documentado con anterioridad a la llega-
da de los europeos al continente americano. Se asocia su uso en
los territorios nororientales al impulso y desarrollo agricola y a
la ceramica. En todo caso, constituia el centro del culto religioso.

Generalmente las pipas lakotas tenian dos componentes prin-
cipales, el vastago y la cazoleta. El primero, el vastago, estaba rea-
lizado con un tronco fino de madera de entre 80 y 120 centime-
tros de longitud y entre 1.70 y 2.5 centimetros de grosor, que en
ocasiones variaba en un mismo ejemplar a medida que compa-
ramos los dos extremos del vastago. Se adornaba con elementos



30.Lapipasadrada

igualmente simbélicos como las pias de puercoespin (elemento
extendido en las manifestaciones artisticas de las Llanuras), fi-
bras vegetales enrolladas al propio vastago y, la que presentamos,
con tiras de piel de serpiente igualmente enrolladas. A este se le
incorporaban plumas de dguila. Generalmente anudaban cinco
cintas de colores en el vastago, que representaban a las cuatro re-
giones del Universo, ademds de a alguna criatura transformadora.
La negra seria el Oeste, la morada representaria a las criaturas del
Trueno que envian la lluvia, la blanca es el Norte, la roja simbo-
liza el Este (lugar del que brota la luz) y finalmente, la amarilla
representa el Sur. Estos espiritus se transforman en uno solo. La
pipa cuya reproduccion presentamos habria perdido seguramente
dichas cintas. Pero si presenta plumas de aguila, que también sim-
bolizan el uno. Las pipas también solian incorporar una boquilla
de cuero de piel de bisonte, representando a la tierra, de la cual
procedemos y en cuyo entorno nos relacionamos; la cazoleta, por
su parte, era de cerdmica y servia como recipiente contenedor del
tabaco, unido al vastago. Tenia una forma de mango simple, con
un orificio por el que se introducia el tabaco.

El uso de la pipa tenia un significado simbdlico representando
las interrelaciones entre plantas, animales, seres humanos y seres
sobrenaturales. Entre todos ellos mantenian en orden el movi-
miento del cosmos. Acompanaban este contexto de oraciones y
bendiciones dirigidas a todo tipo de creacion en la tierra. La ca-
zoleta se llenaba entonces de tabaco, y a través de la inhalacién y
exhalacion de humo por el portador del objeto, se representaba la
existencia. Las fuentes histéricas hablan del ofrecimiento de humo
a los espiritus de arriba a abajo a través del uso de la pipa, por lo
que el tabaco o cualquier planta que pudiera fumarse, empleada
por los indios, era sagrada. El acto de «la propia combustion o de
ofrecer a alguien hojas de tabaco o una pipa en gesto de amistad
constituia un vinculo mas fuerte que ninguna convencién huma-
na» (Negro y Brown, 1993, p. 27). Incluso su uso habla de la pro-
teccién que concedia a un enemigo haber fumado con él.

Fumar tabaco podia ser un rito colectivo previo a cualquier
acontecimiento importante del grupo en el que la pipa se pasaba
de boca en boca, alcanzando una unién completa entre partici-
pantes y seres sobrenaturales. Pero también podia tratarse de un
elemento empleado para quien se retiraba en soledad a la busque-
da de una visién (Gugel, 2000).



Narra la tradicion lakota que la pipa, los elementos que la for-
maban y las instrucciones para su uso fueron entregados al pueblo
por una mujer vestida con pieles blancas de gamo que portaba una
bolsa con flecos a su espalda (Negro y Brown, 1993). Estas instruc-
ciones estaban recogidas en una piedra redonda con siete circulos
de distinto tamano. La mujer llevo la pipa hasta el jefe Cuerno
Hueco de Pie y le explicd que esta uniria a todo el grupo a sus an-
tepasados. Segtn el relato. le es entregada la pipa como regalo de
Wakan Tanka, ‘el Gran espiritu’, bajo la creencia de que todos los se-
res de la Tierra son sagrados y como tales hay que tratarlos. La pipa
otorgaria ademds a la tribu el conocimiento. La mujer, tras revelar
el primer rito de la pipa, se transformo en bisonte rojo, después
blanco y finalmente negro. Se incliné ante cada una de las cuatro
regiones del universo y desapareci6 tras la colina. La mujer Bufala
Blanca, como se la llamd, contribuy6 al entregar la pipa sagrada a
formar un vinculo directo entre los lakotas y Wakan Tanka.

Habitualmente, las pipas se guardaban en un portapipas, que
solia estar decorado con motivos simbdlicos para estas sociedades.
Por ello, es comtn encontrar ejemplares adornados con puas de
puercoespin, que conllevaban un minucioso trabajo trenzando
puas y empleando fibras vegetales a través de una técnica llamada
twining (Notario, 2013).

El uso de la pipa se asociaba a siete ritos, narrados también
por Alce Negro. Entre ellos, quiza el mds importante se considera
la Danza del Sol, ceremonia de los lakotas no exenta de critica
desde la visién occidental por el autosacrificio que impone a los
danzantes.



30.Lapipasadrada

Propuesta didactica

Desde el punto de vista didactico la tematica abordada debe te-
ner en cuenta como uno de sus objetivos informar del impacto
negativo que el tabaco ejerce en la salud de las personas y, por
tanto, combinar la aproximacién cultural a estas sociedades desde
un punto de vista critico. No obstante, el objetivo principal es la
aproximacioén a la investigacion social desde disciplinas como la
historia, la historia del arte, la geografia y la antropologia. Con-
sideramos oportuno plantear una actividad que estimule el pen-
samiento analégico entre el futuro maestro o maestra, procedien-
do en primer lugar al uso de fuentes histéricas escritas y fuentes
objetuales con el fin de acercar el alumnado a las creencias y el
mundo simbdlico y ritual de los lakotas de las Grandes Llanuras
de Norteamérica. Se enfatizard por tanto el aprendizaje concep-
tual. Para ello, empleamos en primer lugar una lluvia de ideas
entre nuestro alumnado para determinar cudl es el conocimiento
del que partimos sobre los indios sioux o lakotas. Anotamos todas
estas impresiones cuyo rigor y veracidad seran objeto de investiga-
cion por parte del alumnado, futuros maestros y maestras de Edu-
cacion Primaria o Secundaria. Las categorizamos en funcion de
si cada una de ellas hace referencia a aspectos sociales, politicos,
econdémicos, religiosos, artisticos, etc. (entendiendo que algunas
apreciaciones pueden categorizarse en varias categorias a la vez).

A continuacién, se leerd y analizard el texto que aparece a
continuacioén:

... Con esta pipa estaréis unidos a todos vuestros antepasados: vues-
tro Abuelo y Padre, vuestra Abuela y Madre. Vuestro Padre Wakan-
Tanke también os hace don de este guijarro redondo que esta hecho
de la misma piedra roja que la cazoleta de la pipa. Es la Tierra vuestra
Abuela y Madre, y es el lugar donde viviréis y creceréis. Esta Tierra
que él os ha dado es 10ja, y los hombres que viven en ella son rojos;
y el Gran Espiritu os ha dado también un dia rojo y un camino rojo.
Son venerables; no lo olvidéis. Cada aurora que llega es un aconte-
cimiento sagrado, y todos los dias son sagrados, pues la luz viene
de vuestro Padre Wakan Tanka; y debéis también acordaros siempre
de que los hombres y todos los demas seres que estian en esta Tierra



son sagrados y deben ser tratados como tales (Narracion de la Mujer
Bisonte Blanca al descender la pipa sagrada, contada por Alce Negro
aJ. E. Brown, 1993).

Tomando como referencia de partida el anterior texto, se pro-
cederd a:

La lectura activa del texto propuesto. Investigacion y analisis
de palabras o conceptos clave del mismo.

La investigacién y selecciéon de informacion de rasgos
culturales de los lakotas a partir, especialmente, del siglo
xvil, tales como cudles eran sus formas de organizacion
social, econémica y politica; en qué consistia su mundo
de creencias y qué elementos culturales materiales se
empleaban en la celebracién de ceremonias y ritos, y cudles
eran sus expresiones artisticas. Todo ello complementara
la informacion de la que partimos con el texto y permitira
contrastar posibles imprecisiones historicas de las que se
partia en la lluvia de ideas.

Se propone la sistematizacion de la informacién en un
cronograma realizado de manera colaborativa por todo el
alumnado.

Entender y relacionar los procesos culturales y su vinculacién
a la necesidad adaptativa al entorno de las poblaciones
lakotas. Se debera comprender qué aspectos hubieron de
afrontar para alcanzar su supervivencia.

Qué elementos se introdujeron en esta cultura que
estimularon un cambio muy significativo que modificaria
sus patrones culturales.

Andlisis de la reproduccién con fines diddacticos de la pipa
sagrada que presentamos partiendo de la didactica del
objeto, es decir, atendiendo a una minuciosa observacion
de los elementos que la componen. Posteriormente se
fomentara entre el alumnado una descripcion del objeto
que permita determinar y describir todos sus elementos
e investigar sobre el origen, significado y funcién de los
mismos, asi como relacionarlos con las empleadas por otras
culturas en el continente, por ejemplo.



30.Lapipasadrada

Tras la investigacion e interpretacion de la pipa y los rasgos
culturales, histéricos y artisticos que rodean a los lakotas,
se procedera a realizar un andlisis y sintesis cultural que
conlleve una reflexion critica entre el uso ceremonial de la
pipa por parte de los lakotas y el empleo actual del tabaco.
Finalmente, pondremos en relacién a los grupos lakotas
tradicionales con los lakotas actuales, entendiendo la
evolucién sufrida en los siglos xix y xx para comprender
qué problemas sociales tienen en la actualidad y cémo los
afrontan. Problemas como el papel que juegan las reservas
en el desarrollo cultural e identitario del grupo, el papel que
ha supuesto el alcohol y la promocién de otras adicciones
en el contexto indigena en las reservas, el papel que tienen
o no en el control de su propio territorio y recursos y la
manera en que se han modificado sus ceremonias y rituales.

En dltimo lugar el grupo mostrara su produccion fruto de una
investigacion social de marcado caracter histérico y antropol6-
gico. Se hara en forma de cronograma y se valorarin de manera
fundamentada los cambios y continuidades acaecidas en los
altimos trescientos afnos por los lakotas, cuales son sus princi-
pales problemas en la actualidad y cémo se ha modificado (o
no) la primera impresién que expresaron en la lluvia de ideas.

Bibliografia

Gugel, L. (2000). Praderas y Llanuras. En C. F. Feest (Ed.), Culturas de los
indios norteamericanos (pp. 184-237). Kbneman.

Negro, A., y Brown, J. E. (1993). La pipa sagrada. Siete ritos secretos de los
indios Sioux. Miraguano Ediciones.

Notario, C. (2013). El trabajo de la ptia de puercoespin en la coleccién
Borbon-Lorenzana del Museo de América, Madrid. Anales del Museo
de América, 21, 67-116.

The Pluralism Project. (2020). Native American Traditions. Harvard Uni-
versity.






0. La maleta didactica y los objetos culturales. Una estrategia
educativa para conocer el arte prehispdnico y virreinal. . . . . .. 13
Bibliografia . ....... ... ... ... ... ... 19

1. Cuando el mundo se hacia con las manos.

Aprovechamiento de los recursos naturales. . .. ........ .. .. 21
Relacién geogrdficaytemporal. . .. ... ... ... .. .. ... L. 23
Descripcion. . . . ... ... ... 24
Propuesta diddctica. . .. ......... ... . ... . ... ... ... 25
Bibliografia . ....... ... ... .. .. ... 26

2. Nariguera prehispanica. Objeto de metal precioso que

dota de prestigioy poderalaélite . .. ... ... ... ... ... ... . 27
Relacién geogrdficaytemporal. . .. ... ... .. ... L. 29
Descripcion. . . . ... ... ... 30
Propuesta diddctica. . .. ........ ... ... ... . ........ 31
Bibliografia. . . ........... ... 33
3. Boleadoras. Técnica de caza prehispdnica . ............... .. 35
Relacion geogrédficay temporal. . .. ... ... ... ... ...... .. 37
Descripcion. . .. ... ... 38
Propuesta diddctica. . .. ........ . ... ... ... .. ... ... .. .. .. 39
Bibliografia. . ... ... ... ... 40
4. Sistema de comunicacién y registro inca. Los quipus . ... ... .. 41
Relacion geogrédficaytemporal. . .. ... ... ... ... ... .. .. 43
Descripcion. . .. ... ... 44
Propuesta didactica. . .. ........ ... ... ... ... .. ... .. ... 45
Bibliografia . ......... ... .. ... 47

5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo. Lo que

América ha aportado a nuestra vida cotidiana. . . .. ... ... ... 49
Relacion geogrédficaytemporal. . .. ... ... ... ... .. .. 51
Descripcion. . . . ... ... 52
Propuesta didactica. . .. ............ ... ... ... .. ... .. ... 57
Bibliografia. . .. ... .. ... .. 61

247



6. Elevandose a las alturas. La plumaria en América. .. ... ... ...
Relacién geogrédficaytemporal .. ....... .. ... ... ... ... .. ..
Descripcion . . ... ..
Propuesta diddctica. . ... ........... ... .. ... ... ... ......
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...

7. Instrumentos musicales prehispdnicos. Caracola marina,
ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitacion,
silbato zoomorfo (ave), flauta de caiamaya . .. ... ... ... ..
Relacién geogrifica, temporal y cultural . . .. ............. .. ..
Descripcion. . . . ... ... ...
Propuesta didactica. ... ...... ... ... ... ... ... ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...

8. La balsa de oro muisca, paradigma del arte prehispanico
en Colombia. .. ... .. .. ... .. ... ...
Relacion geogrédficay temporal .. ........ ... ... .. ... ... ..
Descripcion . .. ... ...
Propuesta didactica. ... ......... ... . ... ... ... ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...

9. El Cddice Tudela del Museo de América desde la historia
delarte . ... ... . .. . ...
Relacion geogrédficaytemporal .. ........ ... ... ... ... .. ..
Descripcion. . . . ... ... ...
Propuesta didactica. . .. ........ ... .. .. ... ... ... .. ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...

10. La vieja hechicera. Técnica de adivinacion mexica en el
Codice Tudela . . . ... ... .. .. . ... . . ... ... ... ...
Relacion geogrédficaytemporal. . .. ... ... ... ...
Descripcion. . . . ... ... ...
Propuesta didactica. ... ......... ... ... ... ... .. ... .. ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...

11. Los keros, objetos caracteristicos del mestizaje
cultural andino. . .. ... ... ... .
Relacion geogrédficaytemporal. . .. ... ... ... ... ...
Descripcion. . . . ... ... ...
Propuesta didactica. . .. ......... ... ... ... .. ... .. ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...



12.

13.

14.

15.

16.

17.

indice

De diferentes géneros y suertes: seda asidtica en la Nao de

China (1565-1815) . . ... ... ...
Relacion geogrédficaytemporal. . .. ... ... ... .. ... ... ...
DescripcioOn. . . . ... ... ...
Propuesta didactica. . .. ......... ... ... ... ... ... .. ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ... ...

Reflejos de ndcar: impronta japonesa en los enconchados

novohispanos . . . .............. ...
Relacion geogréficay temporal .. ........ ... ... ... ... .. ..
Descripcion . . ... ...
Propuesta didactica. . .. ...... ... ... .. ... ... ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...

Marfiles, el oro blanco de la época moderna. . ... ... ... ...
DescripciOn. . . . ... ... ..
Propuesta didactica. ... ......... ... ... .. ... .. ...
Bibliografia ... ... ... ... ... ... .. ...

El catecismo de fray Pedro de Gante. Evangelizar y educar

enlafecristiana............ ... ... .. ... .. ... ... ... ...
Relacién geogrificaytemporal. . ... .. ... ... L.
DescripciOn. . . . .. ... ...
Propuesta didactica. ... ......... ... ... ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...

La labor de los franciscanos en México. El atrio

conventual como espacio cristiano indigena. . ... ... ... ... .
Relacién geogréificaytemporal. . .. ... ... ... ... .. L.
DescripciOn. . . . ... ... ...
Propuestadidactica. ... ............... . ... ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...

La cruz, simbolo fundamental del cristianismo.

Iconografia, simbologia y didactica. .. ............ ... ... .
Relacién geogrificaytemporal. . .. ... ... ... ...
DescripciOn. . . ... ... ...
Propuesta didactica. ... ......... ... ... .. ... ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...



18.

19.

20.

21.

22.

23.

El paisaje sonoro de la comunidad. Campanas y

campanillas en la vida social y litdrgica. . ... .......... .. ..
Relacion geogrédficaytemporal. . .. ... ... ... .. ... ... ...
DescripcioOn. . . . ... ... ... ..
Propuesta didactica. . .. ...... ... ... ... ... .. ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...

El arcabuz. El arma de Belceba. . . ... ... ... .. ... .. ...
Relacién geogréaficaytemporal. . .. ... ... .. .. ... ...
Descripcion. . . . ... ... .
Propuesta diddctica. . .. ................. ... ... ... ......
Bibliografia. . .. ... ... . ... ... ...

El mosquete. De la conquista a la revolucién. . .. ... ... ... .
Relacién geogréaficaytemporal. . .. ... ... .. .. ... L.
DescripciOn. . . . ... ... ...
Propuesta didactica. ... ......... ... ... .. ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ..

Ceitil rumbo a América. Objetos que ejemplifican un

cambiodeépoca. .. ......... ... ...
Relacién geogrificaytemporal. . .. ... ... ... ... ...
DescripciOn. . . . ... ... ..
Propuestadidactica. ... ......... ... ... .. ... .. ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...

El real de a ocho. La plata que hizo historia de Occidente

alriente. . . ...
Relacién geogréaficaytemporal. . . ... ... ... ... L.
Descripcion . .. ... ..
Propuesta didactica. ... ......... ... ... .. ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...

Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de

Indias por el almirante inglés Edward Vernon. . . . ... ... .. ..
Relacién geogrificaytemporal. . .. ... ... ... .. ... ...
DescripciOn. . . . ... ... ..
Propuesta didactica. ... ......... ... ... . ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ..



24.

25.

26.

indice

El Taytacha de los Temblores (Sefior de los Temblores del

Propuesta didactica. . .. ...... ... ... ... ... ... ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...

El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin.

Simbolos de fe y mestizaje cultural . .. ... ... .. ... .. . ..
Relacion geogrédficaytemporal. . .. ... ... ... ...
Descripcion. . . . ... ... ...
Propuesta didactica. . .. ...... ... ... .. ... ... ... ... ...
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ... ...

Pintura de castas: un sistema visual de clasificacién social . . . .
Relacién geogréaficaytemporal. . .. ... ... ... ... L.
Descripcion . .. ... ...
Propuesta diddctica. .. ... ............... ... ... ... ......
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...

27.Nifo Manuelito. . . ... ... ...

28.

29.

Relacién geogréificaytemporal. . .. ... ... ... ... ...
DescripciOn. . . . ... ...
Propuesta didactica. .. ....... ... ... .. ... ..
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...

Sextante. El camino de vuelta a casa para los navegantes

espafoles. . . ... ... ...
Relacién geogréaficaytemporal. . . ... ... ... ... L.
DescripciOn. . . . .. ... ...
Propuesta didactica. ... ............ ... .. ... ..
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...

Laminas botdnicas y herbarios: la flora del nuevo

continente llegaa Espana. . ......... ... ... ... ... ... ...
Relacién geograficaytemporal. . .. ... ... ... .. ... L.
DescripciOn. . . . ... ...
Propuesta didactica. ... ............... .. ... ..
Bibliografia. . .. ... ... ... ... ...



30.Lapipasagrada................. ... 237
Relacién geogrédficaytemporal. . .. ... ... .. .. ... 239
Descripcion. . . . ... ... . 240
Propuesta diddctica. . ... .............. .. ... ... ... ...... 243

Bibliografia. . .. ... ... .. ... ... 245






Aprendizaje cultural a
través de los objetos

Una maleta diddctica para visibilizar el
mundo prehispdnico y virreinal

Esta publicacién reine un conjunto de capitulos que describen,
contextualizan y ofrecen, cada uno de ellos, una propuesta edu-
cativa vinculada a un objeto cultural, artistico, etnogrifico o
arqueoldgico. La unién de todos estos objetos, presentes en las
siguientes pdginas, constituye una maleta diddctica. Esta estd
formada por una coleccién de réplicas y reproducciones de ob-
jetos culturales americanos que permiten acercarse a la historia
del continente y en particular a sus sociedades prehispdnicas y
virreinales, asi como a distintos elementos que protagonizaron
los procesos de constitucién de los virreinatos. La reunién de
todos estos objetos se genera sobre la base de unos contenidos
que, como vemos, acompanados de propuestas did4cticas, posi-
bilitan la transferencia de conocimiento en contextos educativos
formales desde un punto de vista constructivista empleando me-
todologias activas adecuadas para cada etapa educativa. Su uso
convierte la maleta did4ctica en un recurso éptimo para emplear
en el aula, ya que fomenta el trabajo cooperativo y el pensamien-
to analdgico, reflexivo, analitico y critico, e incorpora nuevos
discursos al aprendizaje de la historia, mucho mds acordes con
dmbitos de estudio emergentes como el desarrollo sostenible, los
estudios de género, la vida cotidiana, el estudio de categorfas so-
ciales invisibilizadas o la problematizacién de contenidos sociales
actuales que ahonda en su rafz con el objetivo de dar explica-
cién a acontecimientos del presente. De esta forma, el proceso de
ensefanza-aprendizaje permite trascender objetivos curriculares
y aproximarse al cumplimiento de los objetivos de desarrollo sos-
tenible.

En definitiva, en este libro se ofrecen numerosos recursos, es-
trategias y métodos que pueden llevarse directamente al aula o
transformarse en funcién de las necesidades de cada docente y
que, pensamos, son Utiles para abordar un conocimiento holisti-
co sobre América.

Octaedro ‘,‘

Horizontes Universidad




	Cubierta
	Portadilla
	Proyectos
	Portada
	Creditos
	Autoría
	Sumario
	0. La maleta didáctica y los objetos culturales. Una estrategia educativa para conocer el arte prehispánico y virreinal
	Bibliografía 

	1. Cuando el mundo se hacía con las manos.Aprovechamiento de los recursos naturales
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía 

	2. Nariguera prehispánica. Objeto de metal precioso que dota de prestigio y poder a la élite
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	3. Boleadoras. Técnica de caza prehispánica
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	4. Sistema de comunicación y registro inca. Los quipus
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía 

	5. Alimentos y materias primas del Nuevo Mundo. Lo que América ha aportado a nuestra vida cotidiana
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	6. Elevándose a las alturas. La plumaria en América
	Relación geográfica y temporal 
	Descripción  
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	7. Instrumentos musicales prehispánicos. Caracola marina, ocarina antropomorfa con cuatro agujeros de digitación, silbato zoomorfo (ave), flauta de caña maya
	Relación geográfica, temporal y cultural 
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	8. La balsa de oro muisca, paradigma del arte prehispánico en Colombia
	Relación geográfica y temporal 
	Descripción 
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	9. Códice Tudela del Museo de América desde la historia del arte
	Relación geográfica y temporal 
	Descripción
	Bibliografía
	Propuesta didáctica

	10. La vieja hechicera. Técnica de adivinación mexica en el Códice Tudela
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	11. Los keros, objetos característicos del mestizaje cultural andino
	Descripción
	Relación geográfica y temporal
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	12. De diferentes géneros y suertes: seda asiática en la Nao de China (1565-1815)
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	13. Reflejos de nácar: impronta japonesa en los enconchados novohispanos
	Relación geográfica y temporal 
	Descripción 
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	14. Marfiles, el oro blanco de la época moderna
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía 

	15. El catecismo de fray Pedro de Gante. Evangelizar y educar en la fe cristiana
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	16. La labor de los franciscanos en México. El atrio conventual como espacio cristiano indígena
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	17. La cruz, símbolo fundamental del cristianismo. Iconografía, simbología y didàctica
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía

	18. El paisaje sonoro de la comunidad. Campanas y campanillas en la vida social y litúrgica
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía

	19. El arcabuz. El arma de Belcebú
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	20. El mosquete. De la conquista a la revolución
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	21. Ceitil rumbo a América. Objetos que ejemplifican un cambio de época
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	22. El real de a ocho. La plata que hizo historia de Occidente a Oriente
	Descripción 
	Relación geográfica y temporal
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	23. Moneda conmemorativa de la conquista de Cartagena de Indias por el almirante inglés Edward Vernon
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía

	24. El Taytacha de los Temblores (Señor de los Temblores del Cuzco)
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	25. El cerro de Tepeyac entre Guadalupe y Tonantzin. Símbolos de fe y mestizaje cultural
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica 
	Bibliografía

	26. Pintura de castas: un sistema visual de clasificación social
	Relación geográfica y temporal
	Descripción 
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	27. Niño Manuelito
	Descripción
	Relación geográfica y temporal
	Bibliografía
	Propuesta didáctica

	28. Sextante. El camino de vuelta a casa para los navegantes españoles
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Bibliografía
	Propuesta didáctica

	29. Láminas botánicas y herbarios: la flora del nuevo continente llega a España
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	30. La pipa sagrada
	Relación geográfica y temporal
	Descripción
	Propuesta didáctica
	Bibliografía

	Índice
	Contracubierta



